
КНЯГИНЯ ОЛЬГА
Предвісниця  
християнської  
землі

Володимир РИЧКА



КНЯГИНЯ ОЛЬГА
Предвісниця 

християнської 
землі

Володимир РИЧКА

Видання 2-ге, доповнене й перероблене

Київ 
2025

НАЦІОНАЛЬНА АКАДЕМІЯ НАУК УКРАЇНИ 

ІНСТИТУТ ІСТОРІЇ УКРАЇНИ



Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст

Usr
Машинописный текст



6	 Передмова Передмова	 7

літописця. Династія вже більше ніколи не потрапляла в таке ста-
новище, коли єдиним спадкоємцем престолу була дитина»2.

Оця безпрецедентна своєрідність Ольжиної ролі в історії Київ-
ської Русі значною мірою й обумовлювала характер добору мате-
ріалів укладачами літописних зводів. Тематично вони групуються 
в кілька сюжетних блоків: походження Ольги та її шлюб з князем 
Ігорем; Ольжині «помсти» древлянам; хрещення княгині й невід-
дільно пов’язана із цим її подорож до Царгороду; смерть і  похо-
вання в Києві. 

О. О. Шахматов, який заклав основи наукового літописознав-
ства вважав, що ці відомості черпалися літописцями з  двох дже-
рел — церковного й народного походження. Здійснена ним рекон-
струкція літописних сюжетів про княгиню Ольгу, що відклалися 
в Повісті временних літ під 6463 (955 р.) і 6477 (969 р.), дозволила 
дослідникові дійти висновку щодо того, що вони утворювали пер-
вісно цілісний літературний твір — долітописну житійну Повість 
про хрещення й  кончину княгині Ольги3. Д. С. Лихачов, підтри-
мавши висновок О. О. Шахматова про наявність у  літописних 
зводах, що відбивають ранню історію Русі, двох різнорідних наша-
рувань, виділив церковні сказання про перших руських християн 
і, відповідно, народні перекази про князів-язичників. Дослідник 
припустив, що церковні сказання утворюють єдине ціле — цілком 
завершений твір, який він назвав Сказанням про поширення хрис-
тиянства на Русі4. Цей твір, на думку Д. С. Лихачова, відкривався 
Сказанням про хрещення й кончину княгині Ольги. 

Часи гіпотетичних реконструкцій і  примноження окремих лі-
тературних творів пера києво-руських авторів, здається, минають. 
Сучасний російський дослідник Д. А. Баловнєв доводить, що тек-
сти, на які оперте гіпотетичне Сказання про хрещення й  кончину 
княгині Ольги, зв’язані в  єдине повіствування з  розповідями про 
князів-язичників, а фрагменти літописних статей Повісті времен-
них літ 955 і 969 років не є самостійними творами, а лише пізніми 

2  Франклин С., Шепард Д. Начало Руси: 750–1200 / пер. с  англ. под ред. 
Д. М. Буланина. Санкт-Петербург, 2000. С. 435.

3  Шахматов А. А. Разыскания о древнейших русских летописных сводах. 
Санкт-Петербург, 1908. С. 113–116.

4  Лихачев Д. С. Русские летописи и  их культурно-историческое значение. 
Москва ; Ленинград, 1947. С. 63.

вставками5. У літописі тісно поєдналися достовірні історичні свідо-
цтва з  легендарними мотивами, що було закономірним наслідком 
тяглості інтересу стародавніх книжників до цього жіночого образу. 

Гіпотеза першої церковної Повісті-Пам’яті княгині Ольги, 
яку більшість дослідників слідом за О. О. Шахматовим відно-
сять до періоду правління в  Києві Володимира Святославича, 
тим часом надихала до пошуків у києво-руському минулому слі-
дів присвячених їй агіографічних творів. Житіє княгині Ольги, на 
думку І. І. Срезневського, було написано до або після 1078 року6. 
А. М. Насонов доводив, що початкове Житіє Ольги писалося після 
перенесення її тіла в  збудовану Володимиром Десятинну церкву, 
а в подальшому могло редагуватися при церкві святої Софії в Киє-
ві7. Однак ранніх церковних служб святій Ользі досі дослідниками 
не виявлено (Похвала княгині Ользі Якова Мніха не є пам’яткою 
агіографічної літератури). Найраніші списки Житій великої 
княгині, що збереглися до наших днів, відносять до кінця ХІІІ–
ХІV століть. Найбільша кількість виявлених списків припадає на 
ХVІ–ХVІІ століття. Види й редакції Житій княгині Ольги систе-
матизовано і ґрунтовно висвітлено в науковій літературі8. Агіогра-
фічні тексти, складені впродовж ХІІІ–ХVІІ століть. відповідно до 
поточних політичних потреб, зазнавали численних редакційних 
втручань, через що всотували в  себе нові легендарні подробиці, 
часто-густо забарвлені місцевим патріотизмом їхніх укладачів. 

Отож коло писемних джерел, що окреслилось у  середньовічні 
часи, є вельми специфічним. Ця обставина не завжди дозволяє ви-
добути з них адекватну «історичну інформацію» а, радше, лише те, 
заради чого вони були створені. 

5  Баловнев Д. А. Сказание «О первоначальном распространении христиан-
ства на Руси». Опыт критического анализа // Церковь в истории России. Москва, 
2000. Сборник 4. С. 5–22.

6  Срезневский И. И. Древние памятники русского письма и  языка (Х–
ХІV вв.): общее повременное обозрение. Санкт-Петербург, 1872. С. 18.

7  Насонов А. Н. История русского летописания ХІ — начала ХVІІІ века. 
Очерки и исследования. Москва,1969. С. 23.

8  Серебрянский Н. И. Древнерусские княжеские жития: Обзор редакций 
и  тексты // Чтения в императорском обществе Истории и  Древностей Россий-
ских при Московском университете. Москва, 1915. Кн. 3. С. 23–43; Гриценко З. А. 
Агиографические произведения о княгине Ольге // Литература Древней Руси : 
сб. науч. трудов. Москва, 1981. С. 35–46.



8	 Передмова Передмова	 9

Та все ж таки, у цій книзі автор наважився викласти з окремих, 
розділених часом, людськими пристрастями й уподобаннями, зна-
кових фрагментів дорогоцінної смальти її величності Минувши-
ни досконалий портрет княгині Ольги. Мені належить подолати 
шлях між Сціллою історичної достовірності, опертої на джерело
знавчий аналіз текстів та їх історіографічну верифікацією, і Харіб-
дою доступності викладу матеріалу.

Феномен княгині Ольги як історичної особистості полягає 
не тільки і не стільки в тому, що то була перша і єдина жінка, яка 
сподобилась обійняти великокнязівський скіпетр і  тривалий час 
успішно урядувати в  Київській державі9. Княгині Ользі нале-
жить визначальна роль у сполуці Русі язичницької з Руссю хрис-
тиянською. Ця ідея сповнює основний зміст відповідних текстів 
пам’яток давньоруської писемності. До того ж привертає увагу на-
самперед та обставина, що на стрімких заломах містичного шля-
ху до уготованого їй призначення вона постає в  парі: у  язични-
цтві з Олегом Віщим, а в християнстві з Володимиром Великим. 
Її роль як представниці жіночої статі на великокнязівському столі 
була вельми своєрідною: «була вона суть тілом жінка, мужеську 
мудрість маючи».

З Ольгою писемна традиція пов’язує формування образу пре-
мудрості, якою твориться християнська державність. Переконую-
чи її онука — князя Володимира Святославича відкинути вагання 
й навернутися в християнство, київські мужі, за словами літопис-
ця, казали йому: «аще бы лихъ законъ Гречьскии  . то не  бы баба 
твоя прияла Ольга  . яже бѣ мудрѣиши всехъ человекъ»10. Образ 
царственної премудрості був популярним мотивом і  в  книжнос-
ті Московського монархічного царства. Як показала М. Б. Плю-
ханова11, образ премудрості разом з похвалою «добрим жонам» — 
жіночому творчому первеню у  світі знайшов досконале втілення 
в Житії княгині Ольги, вміщеному в складі історико-літературної 

9  Goehrke Carsten. Manner und frauenherrschaft im Kiever furstenhaus: Olga 
von Kiev als Regentin (945–960/61) // Forschungen zur osteuropaischen Geschi
chte. Berlin, 1995. B.50. S. 139–154.

10  Лаврентьевская летопись // Полное собрание русских летописей (далі — 
ПСРЛ) Т. 1. Ленинград, 1926. Стб. 108.

11  Плюханова М. Сюжеты и символы Московского царства. Санкт-Петер
бург, 1995. С. 223.

пам’ятки ХVІ століття, що її авторство приписують московсько-
му митрополитові Афанасію, — так званій Степенній книзі (Книга 
степенна царского родословия, иже в Рустей земли в благочестии 
просиявших богоутвержденных скипетродержателей):

…тако женою и  Богъ примирися къ нам, и  женою печаль пре-
ста, женою и  клятва потребися, женою и  смерть умертвися, 
женою и  благословение, и  радость, и  жизнь бесконечная все-
му міру процвѣте, отъ женъ мироносиць и  Христово изъ мерт-
выхъ воскресеніе первое благовѣстися, яко же древле отъ жены 
преступленіе бысть, послѣди же отъ жены и  спасеніе бысть. Тако 
и нынѣ въ нашей Рустей земли женою первие обновихомся во бла-
гочестие, иже бысть Богомъ подвизаемая ко истинному разуму 
предваряющимъ намъ блаженная в женахъ Рускихъ великая кня-
гиня Ольга, ея же память любовию празднующе вѣрнии сынове 
Рустии12.

Оцю життєстверджувальну ідею жіночого первеня у справі на-
родження християнської державності на Русі, осяяної світлом 
Ольжиних діянь, блискуче розвине наприкінці ХVІІ століття відо-
мий церковний письменник-енциклопедист, святитель Димитрій 
Ростовський (Туптало):

Господь благоизволил в  посрамление жестокосердых мужей 
явить в немощном женском сосуде, то есть через блаженную Оль-
гу. Ибо как прежде проповедниками Своего воскресения Он сде-
лал жен-мироносиц, и  Свой крест честный, на котором распялся, 
явил миру из недр земных женою — царицею Еленою, так и потом, 
в  земле Русской, мзволил насадить веру святую дивною женою, 
новою Еленою  — княгинею Ольгою. Господь избрал ее как чест-
ный сосуд для пресвятого имени Своего,  — да пронесет она его 
в земле Русской. Он возжег в серце ея зарю невидимой благодати 
своей, отверз ея умныя очи к познанию Истинного Бога, Которого 
она еще не знала13. 

Образ княгині Ольги в  середньовічній літературі побудова-
но й  на розгорнутій метафорі добування Хреста/Премудрості. 	

12  Книга Степенная Царского родословия // ПСРЛ. Т. ХХІ. Ч. 1. Санкт-
Петербург, 1908. С. 29.

13  Димитрий Ростовский. Жития святых. [Репр. изд. 1903 г. с доп. объясн. 
примеч. и изобр. Святых. Кн. 11: Июль]. Київ, 1999. С. 311.



10	 Передмова

У  Похвалі князеві Володимиру, виголошеній з  нагоди першого 
ювілею (50-річчя) хрещення Київської Русі, митрополит Іларіон, 
уподібнюючи останнього з  Костянтином Великим, стверджу-
вав, що той «зі своєю матір’ю Оленою приніс з Єрусалиму хрест, 
[і], розіславши [його] по всьому світу своєму, утвердив віру, а ти 
зі своєю бабусею Ольгою, принісши хрест з  Нового Єрусалиму, 
з города Константина, і, поставивши [його] по всій своїй землі, — 
утвердили віру»14. Віднайдення й  принесення Ольгою на береги 
Дніпра Чесного Живодайного Хреста стало своєрідною преам-
булою до історії народження християнської державності на Русі. 
Вона стала, за словами літописця, «предвісницею християнській 
землі» і була, «яко враннішня зоря перед сонцем і яко зірниця пе-
ред світом. Вона бо сіяла як місяць уночі… Вона бо першою увій
шла в  царство небеснеє із Русі, і  її восхваляють руськії сини яко 
зачинательку, бо й по смерті молилася вона Богові за Русь».

У складеному в  другій половині ХІІ століття святителем Ки-
рилом із міста Турова Каноні княгині Ользі їй адресуються такі 
слова:

Крилома благоразоумїа вперивши свои оумъ възлетѣла еси 
превыше видимыа твари. Взыскавши Бога и  Творца всяческым 
и  того обрѣтши пакы пороженїе крещенїемъ прїяла еси, и  дре-
ва животнаго наслаждьшися не тлѣнна в вѣкы пребываеши Олго 
преславна15.

Уславлюючи княгиню Ольгу, середньовічний книжник не  ви-
падково відводить їй почесну роль родоначальниці князівської 
династії на Русі, називаючи її Матір’ю князям руським. Каноні-
зована Церквою в  першій половині ХІІІ століття рівноапостоль-
на княгиня Ольга увійшла в аннали вітчизняної історії одночасно 
Святою і Мудрою.

14  Подається за виданням: Лабунька Мирослав. Митрополит Іларіон і його 
писання. [Вид. Українського католицького університету ім. св. Климента Папи: 
Праці Греко-католицької Богословської Академії. Т. 80] Рим, 1990. С. 46. Порівн.: 
«Слово о законе и благодати» Илариона. Киев, 1984. С. 1–92.

15  Никольский Н. К. Материалы для истории древнерусской духовной 	
письменности: ХІІ. Кирилла Мниха канон и стихиры на память преподобной кня-
гини Ольги, бабы Владимира // Сборник Отделения русского языка и словес
ности императорской Академии наук. Санкт-Петербург., 1907. Т. 82, № 4. С. 90.

Р о з д і л  1
РУСЬ: ЧАСИ АСТРЕЇ



	

«Ті, яким грізною була сама чутка  
про ромеїв, підняли зброю супроти самої 

їх держави і в долоні заплескали, лютуючи 
й сподіваючись взяти столицю, як гніздо птиці… 

Нарід неславний, нарід, якого й не рахували, 
нарід, що ставили разом з рабами, не звісний — 
та здобув ім‘я, незначний — та став славним, 
зневажений і бідний — та дійшов високого 
становища й незчисленного багатства». 

З окружного послання до грецьких єпископів 
Константинопольського патріарха Фотія 	

866 року

Життя і діяльність княгині Ольги припадають на героїчні, 
антично «прекрасно-нереальні» часи вітчизняної історії, які за 
аналогією з  грецькими міфами про золотий вік можна назвати 
Часами Астреї.

В оптиці наявних писемних джерел вони постають шеренгою 
статистично правдоподібних, але часто-густо недоладних за внут
рішньою логікою і хронологією подій. Не слід забувати про те, що 
світосприйняття давньоруських літописців і книжників було орі-
єнтоване передусім на біблійні зразки й  події Священної Історії. 
Священна історіософія Біблії диктувала їм схему всесвітньо-істо-
ричного процесу і  була джерелом осягнення історії своєї країни, 
її ролі й місця в тогочасному світі. Ось чому оповідальні парадиг-
ми і формули літописних текстів, особливо тих, що відображають 
ранню історію Київської Русі, не стільки відтворюють конкретний 
зміст тієї або іншої події, скільки являють собою символічний об-
раз чи радше прообраз, в  якому слід шукати вказівок на майбут-
нє вселенське покликання країни та її співпричетність до подій 
і явищ Священної Історії.

Невипадково автор Повісті временних літ у  пошуках відпові-
ді на питання, винисене в  заголовок цього грандіозного літопис-
ного твору, «...откуду есть пошла Руская земля . кто в Киевѣ нача 
первѣе княжити» сягає прадавніх біблійних часів, зокрема епо-
хи спорудження Вавілонської вежі. Після того як було розвале-
но башту й розділено народи і постав, на думку літописця, народ 
слов’янський. Це повинно було продемонструвати, що Київська 
Русь аж ніяк не  новоявленний об’єкт історії. Подібно до інших 
народів середньовічного світу, вона має власні біблійні коріння 



14	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 15

й  така  ж давня за своїм походженням, як і  саме людство. Навіть 
більше, Київська Русь з  глибокої давнини перебуває під особли-
вим Божим керівництвом. Літописець стверджує, що гори київ-
ські відвідав сам апостол Андрій і  благословив їх. Відтоді благо-
дать Божа возсіяла над Києвом і всією Києво-Руською землею. 

РЮРИКОВА ЛЕГЕНДА 
Вихідним пунктом наукових уявлень про початок Русі досі за-

лишається літописний переказ про покликання «із-за моря» нов-
городськими словенами, кривичами й  іншими племенами північ-
ного заходу Східної Європи групи варязьких «менеджерів» під 
проводом Рюрика. Його прихід з руссю до новгородських словен 
описаний в Повісті временних літ під 862 роком:

И идаша за море къ Варягом к Руси . сице бо ся звахуть и . варя-
зи суть . яко се друзи зъвуться Свеи . друзи же Оурмане . Анъгляне 
друзии Гъте . тако и си рѣша . Русь . Чюдь и Словѣни . и Кривичи . 
вся земля наша велика и обильна . а наряда в неи нѣт . да поидѣте 
княжить и володѣти нами  . и изъбрашася 3 братья  . с роды свои-
ми  . и  пояше по собѣ всю Русь и  и придоба старѣишии Рюрикъ 
сѣде в  Новѣгородѣ  . а другии Синеоусъ на Бѣлѣозерѣ  . а третии 
Изборьстѣ . Трувор и от тѣх Варягъ прозвася Руская земля1. 

Цей літописний сюжет ось уже понад двісті років залишається 
предметом гострих дебатів у науці. Після багатьох десятиліть за-
перечення його достовірності радянською історичною наукою, 
більшість дослідників нині визнають, що у своїй основі він відби-
ває історичні реалії епохи. 

Для багатьох народів доновітньої доби, як зауважує відомий 
англійський соціолог Ентоні Д. Сміт, межа між міфом та історією 
була розмита, а то й  узагалі не  існувала: «…навколо ядра добре 

1  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 19–20. У Новгородському 
Першому літописі молодшого ізводу ця розповідь представлена дещо в іншому 
вигляді. Вміщена в статті 6363 (854) року, вона об’єднана з рядом інших повідо-
млень з ранньої історії Русі, хронологічно віднесених до «часів Кия і Щека і Хо-
рива» (див.: Новгородская Первая летопись старшего и младшего изводов  / под 
ред. и с предисл. А. Н. Насонова. Москва ; Ленінград, 1950. С. 106–107).

засвідчених подій з  готовністю наростають драматичні оповідки 
про минувшину, що здобувають широку довіру і служать теперіш-
ній або майбутній меті. ... міфи про заснування політичних утво-
рень, визволення, міграцію та вибір беруть якусь історичну подію 
за вихідний пункт для дальшої інтерпретації і доповнення новими 
подробицями»2.

Більшість сучасних дослідників поділяють сформульовану сво-
го часу О. О. Шахматовим гіпотезу про те, що літописне Сказання 
про покликання варязьких князів належить перу упорядника нов-
городського літопису середини XI століття, звідки пізніше було 
внесено в київський Початковий звід 1090-х років і розвинене в по-
вному обсязі в першій редакції Повісті временних літ 1114 року3. 
Його початкове ядро становила, на думку О.  О.  Мельникової, 
оповідь про Рюрика, що виникла в скандинавському дружинному 

2  Ентоні Д. Сміт. Національна ідентичність / пер. з англ. Петра Таращука. 
Київ, 1994. С. 31.

3  Шахматов А. А. Сказание о призвании варягов // Известия Отделения 
русского языка и словесности императорской АН (далі — ИОРЯС). Санкт-
Петербург, 1904. Т. 9. Вып. 4. С. 284–365.

Покликання варягів. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису. Л. 8. об. верх.



16	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 17

середовищі ще в  IX столітті. Вбране спочатку в  поетичну форму 
хвалебної пісні (драпу), це сказання (етіологічна легенда) про-
тягом його усного побутування в Новгороді протягом X століття 
було переосмислено в «сказання про покликання» (соціогенетич-
на легенда) і  в  такій формі вперше знайшло літературну плоть 
у Новгородському зводі 1050 року4. Тим часом ідея ранньої осно-
ви Новгородського Першого літопису, в  початковій частині якої 
сформувався, на загальну думку, більш ранній ніж в Повісті вре-
менних літ наратив, останнім часом обґрунтовано заперечується5. 

4  Мельникова Е. А. Рюрик и возникновение восточнославянской государ-
ственности в представлении древнерусских летописцев XI — начала XII в. // 
Древнейшие государства Восточной Европы. 2005 год. Рюриковичи и Россий-
ская государственность. Москва, 2008. С. 60, 74–75.

5  Вилкул Т. Л. Новгородская первая летопись и Начальный свод // Palaeo
slavica, XI. Cambridge, MА, 2003. С. 5–35; Толочко А. П. Краткая редакция 

Потребує перегляду і  питання про час створення Сказання і  по-
ходження його джерела, звідки, як вважають, взяті імена Рюрика 
і його братів. 

Рюрик  — головна фігура в  ланцюзі історичної реконструкції 
генеалогії князівської династії на Русі. Ця легендарна постать ви-
знається реальною і  доволі респектабельною історичною особою, 
скандинавом за походженням. «Саме ім’я Рюрик,  — стверджує 
Є. В. Пчолов,  — то скандинавське ім’я Hroerekr, що складається 
з двох основ. Перша його частина походить від давньоскандинав-
ського слова hrodr, що означає «слава», друга — являє собою при-
кметник у значенні «могутній, той, що наділений владою». Тобто 
ім’я Рюрик буквально означає «могутній славою». Ім’я це було 
поширене серед родових кланів ютландських, тобто данських 
правителів»6. Його традиційно відносять до династії Скьйольль-
дунгів, найдавніших данських конунгів, нащадків легендарного 
Скьйoльда — сина самого Одина.

Думка про приналежність літописного Рюрика до династії пра-
вителів Ютландії, вперше висловлена ще в  середині тридцятих 
років ХIХ століття професором Дерптського університету Фрідрі-
хом Крузе7, після майже столітнього забуття несподівано знайшла 
підтримку й  розвиток у  працях учених ХХ століття. Вона було 
доповнена і, багатьом здавалося, підтверджена М. Т. Бєляєвим 
в опублікованій ним 1929 року роботі «Рорик Ютландський і Рю-
рик Початкового літопису»8. Вчений вельми вправно і майстерно 
ототожнював літописного Рюрика з  відомим за відомостями ан-
налів Франкської імперії Ютландським конунгом Рориком, який 
був у  IX столітті правителем частини Фрисландії на західному 
узбережжі Північного моря.

Правды Руской: происхождение текста. Київ, 2009 (Ruthenica. Supplementum 2). 
С. 49—53; Толочко П. П. Киевские истоки и традиции новгородского летописания 
XI–XIII вв. // Толочко П. П. Киев и Новгород в X–XIII вв. Исторические очерки. 
Київ, 2018. С. 173–194; Аристов В. Ю. Алексей Шахматов и раннее летописание: 
метод, схема, традиция. Київ, 2018.

6  Пчелов Е. В. Рюрик и начало Руси. Москва, 2012. С. 43.
7  Крузе Ф. О происхождении Рюрика // Журнал Министерства народного 

просвещения. Санкт-Петербург, 1836. № 1 . С. 1–32.
8  Беляев Н. Т. Рорик Ютландский и Рюрик Начальной летописи // Semina

rium Kondakovianum. Prague, 1929. Т. 3. С. 215–270.

Утвердження Рюрика в Новгороді. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису. Л. 8. об. низ.



18	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 19

Хронологію діяльності Рорика на Заході переглянув Генрик Лов-
мянський. Польський вчений не знайшов підстав для ототожнення 
його з Рюриком Новгородським. Останній, на його думку, з’явився 
в  Ладозі на рубежі IX–X століть через більш ніж два десятиріччя 
після смерті Рорика Фрисландського9. Однак прихильники ототож-
нення вдатного Фрисландського конунга з  новгородським князем 
Рюриком не залишили спроб гармонізувати літописну хронологію 
його князювання в Ладозі й Новгороді з матеріалами археології. На-
приклад, Г. С. Лебедєв вибудував «у світлі археологічних та нуміз-
матичних даних, що характеризують динаміку обігу срібла на Бал-
тиці в середині VIII — 70-х рр. IX ст.» іншу, що складається з двох 
періодів, версію хронології перебування Рюрика на Русі.

На його думку, «приблизно столітній період (750–850-ті  ро-	
ки) мирних зв’язків завершується загостренням слов’яно-
скандинавських відносин і  вигнанням “варягів” (свеїв) з  Ладоги. 
В  умовах міжплемінної усобиці ладозькі словени в  862 р звер-
таються до Рюрика. Цей ватажок вікінгів до цього часу володів 
землями в  західній Ютландії і  на Фрисландському узбережжі, 
у  фризо-скандо-німецько-слов’янському прикордонні, він контр-
олював шлях з Північного моря по р. Айдер в Хедебю, а незадов-
го до 860 року, мабуть, покинув Дорестад (який незабаром після 
цього знову став здобиччю вікінгів). Не  виключено, що Рюрик 
був одним з організаторів блокади Бірки в 850-х роках. Не раніше 
864 року Рюрик з дружиною утверджується в Ладозі як ”поклика-
ний князь” (що цілком відповідає пізнішій новгородській традиції 
запрошення князів, зі збереженням основних контрольних функ-
цій в руках вічової адміністрації), а князівські “мужі” з’являються 
в Ізборську, Полоцьку, Білоозері, Ростові й Муромі й таким чином 
відновлюється територіальна цілісність Верхньої Русі першої по-
ловини IX ст.»10. 

У 870–873 роках Рюрик, на думку дослідника, повертається 
на Захід для залагодження власницьких відносин з  французь-
ким королем Карлом Лисим і Людовиком Німецьким. Тим часом 

9  Ловмяньский Г. Рюрик Фрисландский и Рюрик Новгородский // Сканди-
навский сборник. Таллин, 1963. Вып. VII. С. 246–247.

10  Лебедев Г. С. Эпоха викингов в Северной Европе. Историко-археологичес-
кие очерки. Ленинград, 1985. С. 214.

в  Ладозі й  Новгороді «формується антикнязівська опозиція на 
чолі з  Вадимом Хоробрим. Повернувшись, Рюрик зумів розпра-
витися з непокірними і, ймовірно, в цей час вступив у династич-
ний шлюб з однією з представниць місцевої знаті». Другий період 
перебування Рюрика на Русі (875–879 рр.) характеризується, на 
думку автора, «стабілізацією економічних зв’язків на Балтиці»11. 
Вибудувана Г. С. Лебедєвим хронологічна канва подій уявляєть-
ся довільною, непідкріпленою даними археології та нумізматики, 
контамінацією книжкових переказів про Рюрика Новгородського 
й відомостей європейських хронік про Рорика Ютландського. Ва-
гомих підстав для ототожнення цих двох персонажів історії ран-
ньосередньовічної Європи, як демонструють новітні досліджен-
ня12, в джерелах не виявляється . 

Літописець відвів короткий, порівняно з іншими язичницькими 
князями, строк правлінню Рюрика — його смерть він відносить до 
879 року. Відсутності в літописних джерелах вказівок на обстави-
ни його смерті й місця розташування могили В. Лушин знаходить 
пояснення в  припущенні можливого використання літописцем 
старозавітної символіки уподібнення князя Рюрика одному з ста-
розавітних персонажів. «Співставлення Рюрика із старозавітними 
патріархами можливо,  — вважає автор,  — в  розрахунку літопис-
цем терміну правління цього князя, що правив 17 років (862–879): 
стільки  ж прожив Яків у  Єгипті, куди пішов з  родом своїм». На 
користь цієї гіпотези, на його думку, свідчать й інші випадки звер-
нення укладачів Повісті временних літ до біблійної хронології. 
Однак більш вірогідною видається інша, виявлена В. Лушиним 
паралель: «Рюрик  — Мойсей; пророк вивів євреїв з  Єгипту, наш 
князь — русь із “замор’я”; Мойсей провістив майбутнє колін Ізра-
їлевих, але в землю обітовану не увійшов (Рюрик не правив в Ки-
єві); своїм наступником перший призначив Ісуса Навина, другий 
передає свого єдиного малолітнього сина (джерело князівської 
влади) під опіку Олега. Якщо ім’я пророка Мойсея тлумачити як 

11  Лебедев Г. С. Эпоха викингов в Северной Европе. С. 214.
12  Див.: Яманов В. Е. Рорик Ютландский и  летописный Рюрик // Вопросы 

истории, 2002. № 4. С. 127–137; Лушин В. Рюрик // Древняя Русь в IX–XI ве-
ках: контексты летописных текстов / отв. ред. Е. П. Токарева. Зимовники, 2016. 
С. 11–31.



20	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 21

“взятий (врятований) з  води”, то Рюрик теж в  деякому роді узя-
тий з неї — із ”замор’я”, із водних просторів»13. Це спостереження 
не безпідставне. 

До цього лише варто додати не взяту автором до уваги ту, вель-
ми знакову обставину, що київська літописна традиція почина-
ється і  закінчується Рюриком. Літописна стаття 1199 року, якою 
завершується Київський літопис, містить розгорнуту похвалу київ
ському князеві Рюрику Ростиславичу. У  ній серед іншого ствер-
джується, що за княжіння цього Рюрика Київська держава («дер-
жава самовладна к  Богу изваяна») прикрашається славою, «паче 
звѣздъ небесныхъ . не токмо и в Рускых . концехъ вѣдома . но и со-
ущимъ в  морѣ далече  . во всю бо землю изиидоша по пророку  . 
богомирная словеса твоя (Пс. 18, 5) христолюбовная дѣла  . ими 
же о  всих владыка  . твои славиться  . да видѣвше бо вѣща еуван
гелистъ  . дѣла ваша добрая  . прославять отца нашого иже есть на 
небесах (Мф. 5, 16)  . от днье бо мнозии боголюбци познаються  . 
без лѣности тещи во слѣдъ тебе ревнующе . обрѣтше тя проводни-
ка . яко Моисѣа . новыи сеи Израиль . изводящаго . из работы не-
милосръдиа и от мрака скоупости»14.

Свого часу на цю паралель «двох Рюриків» звернув увагу Дми-
тро Іловайський, який висловив думку про те, що легенда про 
влаштовувача Руської землі Рюрика, який прийшов із «замор’я», 
народилася у Видубицькому монастирі з метою звеличення сучас-
ного Рюрика15. Припущення Д. І. Іловайського було обережно під-
тримано М. С. Грушевським: «…Рюрик носив те  ж ім’я, що й  той 
варязький ватажок, котрого літописна версія Сильвестровської 
редакції [Повісті временних літ] зробила родоначальником ки-
ївської династії. Може бути, що се й  піддало гадку комусь з  бра-
тії, може сьому нашому молодому книжникові, піднести доброді-
єві-Рюрику відпис літопису як вияв вдячності монашої громади. 
Правда, що в кінцевій похвалі, яка мала грати ролю, так би сказа-
ти, супровідної адреси, про се нічого не сказано, тільки подяка за 

13  Лушин В. Рюрик // Древняя Русь в  IX–XI веках: контексты летописных 
текстов. С. 12–13. 

14  Ипатьевская летопись // ПСРЛ. Т. 2. Изд. 2-е. Москва, 2001. Стб. 713–714.
15  Див.: Иловайский Д. И. Разыскания о начале Руси. 2-е изд. Москва, 1882. 

С. 100–106.

опіку! Тому я висловлюю свою гадку про сей мотив як необов’яз
ковий здогад. Але той факт, що похвала, якою закінчувалась літо-
писна збірка, була призначена для доручення Рюрикові, дає сьому 
певну правдоподібність»16. 

Якщо в літописній біографії старого Рюрика його уподібнення 
до біблійного Мойсея приховане, то в  панегірику Рюрикові Рос-
тиславичу воно звучить на повну силу. Використовуючи старо-
завітну символіку, видубицький ігумен розвиває ідею законного 
успадкування великокнязівського столу правнуком Володими-
ра Мономаха, Рюриком Ростиславичем, слава якого «вѣдома» 
не  тільки в  Руській землі, а й  народам «соущим в  морѣ далеко». 
Пригадування «замор’я», звідки з’явився «родоначальник» прав-
лячої князівської династії, навряд чи випадково. Перед нами, вва-
жаю, своєрідна композиційна заримовка, пов’язаного з ім’ям двох 
Рюриків початку Русі та її апогею. Призначенням Рюрика старого 
було провістити майбутнє колін Ізраїлевих. Успадкувавши цнот-
ливість Йосипа, чесноти Мойсея, Давидову лагідність і  право-
вірність Великого Костянтина17, Рюрик Ростиславич через упо-
дібнення його з  Іовом постає одним з  родоначальників обраного 
народу Ізраїльського, що призвів Русь — Новий Ізраїль до зеніту 
своєї величі й слави. Не виключено, що легендарні Рюрикові бра-
ти, представлені як мудрі й  справедливі правителі були творчою 
знахідкою літописця, який воскресив їх з  небуття для симетрії 
з добрими й боголюбними братами Рюрика Ростиславича.

Перші спроби літературного оформлення легенди про при-
кликання варязьких князів Б. О. Рибаков обережно відносив до 
епохи Ярослава Мудрого: «При дворі Ярослава, який оточив себе 
найманою варязькою гвардією і  свояками-варягами, складалися 
скандинавські саги, які називали його “Ярослейфом”, і  не  було  б 
нічого дивного в тому, що руський придворний сказатель, оспіву-
ючи почесного гостя з варязької землі, нагадав би легким натяком 
про перші варязькі шляхи»18. На думку В. В. Фоміна, «початок 

16  Грушевський М. С. Історія української літератури : в 6 т. 9 кн. Т. 3. / упо-
ряд. В. В. Яременко; прим. С. К. Росовецького. Київ, 1993. С. 32.

17  Див.: Ипатьевская летопись // ПСРЛ. Т. 2. Стб. 714.
18  Рыбаков Б. А. Древняя Русь: Сказания. Былины. Летописи. Москва, 1963. 

С. 83.



22	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 23

літературному оформленню варязької легенди, здатної закріпи-
ти київський стіл саме за своїм сином Святославом і  його по-
томством, мабуть, поклала княгиня Ольга, своїм походженням 
пов’язана з варягами і з Північно-Західною Руссю, куди прибула 
у  862  р. варязька русь»19. Її політична актуальність й  «офіційна 
значущість», яку постулює автор для часів володарювання в Києві 
княгині Ольги та її онука Володимира, є сумнівною.

Спираючись на княжий іменослов і  «внутрішню хронологію» 
літописного оповідання, дату створення легенди про покликання 
варягів і Рюрика В. Лушин відносить до першої половини 60-х ро-
ків XI століття, співвідносячи її з часом народження Рюрика Рос-
тиславича. Таке ім’я наречення князя свідчить, на думку дослід-
ника, про те, що «легенда про прикликання варягів і  її головний 
персонаж в  зазначений час вже були відомі (принаймні, серед 
правлячої династії)»20. Ця легенда, очевидно, на перших порах 
не  користувалася особливою популярністю, а стала актуальною 
коли син смоленського князя Ростислава Мстиславича, правнук 
Володимира Мономаха вперше утвердився на великокнязівському 
престолі. 

Тим часом давно помічено співзвучність мотивів легенди про 
прикликання Рюрика, викладеній у  літописі історії вокняжіння 
в Києві самого Володимира Мономаха. Свого часу Б. О. Рибаков 
проникливо зауважував, що останньому імпонувала ідея закон-
ності запрошеного зі сторони князя, яким був і він сам, що князь 
з’являється як заспокоювач хвилювань, які нагадують київську 
ситуацію 1113 року і те, що запрошений князь усуває беззаконня 
і  володарює «по праву»21. Відзначаючи пряму схожість літопис-
ного оповідання про вокняжіння Мономаха в  Києві з  легендою 
про покликання варягів О. П. Толочко звернув увагу, що «роз-
повідь про запрошення Мономаха на князювання розташована 
в прикінцевій частині тексту Повісті временних літ таким чином, 
що симетричною їй на початку літопису виявляється оповідь про 

19  Фомин В. В. Варяги и варяжская русь: К итогам дискуссии по варяжскому 
вопросу. Москва, 2005. С. 461.

20  Лушин В. Рюрик // Древняя Русь в  IX–XI веках: контексты летописных 
текстов. С. 24.

21  Рыбаков Б. А. Киевская Русь и русские княжества. Москва, 1982. С. 301. 

покликання варязьких князів. Історія починається із запрошення 
князя і  завершується запрошенням князя. Обидва епізоди побу-
довані за одним сюжетним планом (безвладдя  — заколот  — при-
кликання князя — встановлення порядку) і, по суті, говорять про 
одне: прикликання князя є вищий прояв його влади»22. 

Говорячи про встановлення порядку й  організацію місцевого 
врядування в  Київському Подніпров’ї, літописець не  міг не  згада-
ти на маргінесах Рюрикової легенди про Аскольда й  Діра. У  часи 
укладання Повісті временних літ у Києві ще пам’ятали Дірову мо-
гилу і, мабуть, дещо знали про «могилу» Аскольда. Старокиївський 
книжник позиціонує їх «мужами» Рюрика непевного статусу: були 
вони «не племені його, а бояри». Далі представлено появу їх у Києві:

22  Толочко А. Очерки начальной руси. Киев ; Санкт-Петербург, 2015. С. 99. 
На думку В. К. Зіборова, безправне утвердження Мономаха в  Києві, «яке по-
рушило традицію заміщення київського столу і  багатовікову традицію стар-
шинства в князівському роді, і стало приводом до створення родовідної легенди 
про Рюрика». Ширше див.: Зиборов В. К. Игумен Сильвестр и  поп Василий  — 
одно лицо // Древняя Русь во времени, в личностях, в идеях. Альманах. Вып. 5: 
К  80-летию профессора Игоря Яковлевича Фроянова. Санкт-Петербург, 2016. 
С. 138–140.

Похід Аскольда й Діра на київський південь. 
Мініатюра Радзвивіллівського літопису. Л. 9



24	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 25

…и та испроситяся ко Царюграду с  родомъ своимъ  . и  поидоста 
по Днѣпру  . и  идуче мимо и  оузрѣста на горѣ градок и  оупроша-
ста и рѣста чии се градокъ . они же рѣша была суть 3 братья . Кий . 
Щекъ . Хоривъ . иже сдѣлаша градъ сеи. и изгибоша и мы сѣдимъ . 
платяче дань родомъ их Козаромъ . Аскольдъ же . и Диръ остаста 
въ градѣ семь  . и  многи Варяги съвокуписта  . и  начаста владѣти 
Польскою (Полянською землею.  — В.  Р.)  . Рюрику же княжаста 
в Новѣгородѣ23.

Це повідомлення вміщено в літописі під 862 роком. У недатова-
ній його частині раніше вже розказано історію трьох братів — за-
сновників Київ-граду на Дніпровських високостях. У цьому опо-
віданні підкреслюється княжа гідність старшого брата, на честь 
якого було названо це місто. Літописець рішуче й  переконливо 
заперечує чутки, що ходили серед тогочасних киян, які не  зна-
ючи говорили ніби Кий був простим човнярем-перевізником на 
Дніпрі: «аще бо бы перевозникъ Кий . то не бы ходилъ Царюгоро-
ду . но се Кий княжаше в родѣ своемь . приходившю ему ко царю . 
якоже сказають . яко велику честь приялъ от царя . при которомь 
приходивъ цари»24. Тим самим підкреслюється, що заснування 
Києва сталося ніби з благословення володаря царгородського пре-
столу — міфічного глави сім’ї всіх християнських народів тогочас-
ного світу. В  такий спосіб першовитоки стольного граду Русі та 
її правляча династія пов’язувалися узами спіритуального спорід-
нення з візантійським імператорським домом.

Для молодих варварських народів середньовічної Європи 
і,  зокрема, слов’ян Романія-Візантія уявлялася втіленням «цар-
ства Божого» на землі. Ворогуючи з нею, вони тим часом і  гадки 
не мали заперечувати її єдино можливу в цьому світі легітимність, 
а ставилися до неї з  глибокою повагою і  заздрістю25. Невипадко-
во, либонь, укладачі Повісті временних літ намагалися будь-що, 
«пов’язати ранню руську історію з  історією Імперії, часто навіть 
залучаючи до свого викладу події, які безпосередньо не  стосува-
лися Русі (початок правління Михаїла (852 р.), війна імператора 

23  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 20–21.
24  Там же. Стб. 10.
25  Аверинцев С. С. Византия и  Русь: два типа духовности // Новый мир, 

1988, № 7. С. 214.

Михаїла з Болгарами (858 р.), початок правління Василія (868 р.), 
правління імператорів Льва та Олександра (887 р.), війна імпера-
тора Лева з Болгарами (902 р.), але створювали ілюзію пов’язаності 
двох історій. У часи написання літопису, коли Візантія була єди-
ною імперією і  єдиним православним царством у  відомому світі, 
таке долучення витоків держави до слави, блиску і  авторитету 
Константинополя важило багато»26. 

Ось чому, мабуть, наступна після звістки про утвердження 
в  Києві Аскольда й  Діра, літописна стаття заповнена розповіддю 
про організований ними похід на Візантію: 

Въ лѣто 6374 (866). Иде Аскольдъ и Диръ на Греки и прииде … 
же внутрь Суду (Константинопольську бухту.  — В. Р.) вшедше  . 
много оубивство крестьяномъ створиша  . и въ двою сотъ корабль 
Царьградъ оступиша27.

Опис походу Русі на Царгород, що відбувся у червні 860 року28 
за імператора Михаїла ІІІ, міститься в  доповненнях до візантій-
ської Хроніки Георгія Амартола29. У грецькому її оригіналі не було 
імен Аскольда й  Діра  — гаданих верховодів походу Русі на Цар-
город30. Вони внесені в текст однієї із груп пізніх списків Хроніки 
з літопису через посередництво Літописця Еллінського й Римсько-
го, за якими В. М. Істрін і підготував до видання закінчення Хро-
ніки Георгія Амартола31. Візантійський патріарх Фотій, який був 
свідком облоги Царгорода варварами «з півночі», також не  знає 
імен їхніх вождів. Йому Русь уявлялася народом не  славним, та-
ким, якого ромеї й не вважали за народ. До походу на Візантію він 
був «не звістний  — та здобув ім’я, незначний  — та став славним, 

26  Толочко О. П., Толочко П. П. Київська Русь. Київ, 1998. С. 31.
27  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 21.
28  Джерелознавче обґрунтування цієї дати див.: Vasiliev A. A. The Russian 

Attack on Constantinople in 860. Cambridge, Mas., 1946. 
29  Див.: Истрин В. М. Книгы временныя и образныя Георгия Мниха. Хрони-

ка Георгия Амартола в  древнем славянорусском переводе. Текст, исследование 
и  словарь. Т. І: Текст. Петроград, 1920 [Репр. відтвор.: Die Chronik des Georgios 
Hamartolos. München, 1972]. С. 511.

30  Тернавский Ф. Изучение византийской истории и ее тенденциозное при-
ложение в Древней Руси. Киев, Вып. 1. 1875. С. 108–109.

31  Творогов О. В. Древнерусские хронографы. Ленинград, 1975. С. 147–159.



26	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 27

зневажений і  бідний  — та дійшов високого становища»32. Отже, 
так само як і  для старокиївського книжника, для константино-
польського патріарха напад Русі 860 року на візантійську столи-
цю означав її легітимізацію на міжнародній арені тогочасного сві-
ту. Однак сам цей акт «дипломатичного визнання»33 Русі дістав, 
як слушно зауважив В. Я. Петрухін, принципово відмінну оцінку 
у Візантії і на Русі: «для Візантії рос — варварський народ нашес-
тя якого актуалізують есхатологічні пророцтва, для Русі ж, поява 
її імені в грецьких хроніках рівнозначно включенню до всесвітньої 
історії»34. Так «далекий» і «незвісний» народ знайшов своє ім’я під 
стінами Константинополя. 

Вміщений у літописі опис першого походу Русі з Києва на Кон-
стантинополь провіщує кінець епохи Рюрикового володарювання. 
Звістку про його смерть подано під 879 роком: «Оумершю Рюри-
кови предасть княженье свое Олгови  . от рода имъ сущу . въдавъ 
ему сынъ свои на руцѣ  . Игоря  . бысть бо дѣтескъ вельми»35. По-
ходження і соціальний статус Олега в літописних джерелах визна-
чається по-різному. У Повісті временних літ Олег править іменем 
Ігоря, але не заперечує свою князівську гідність. Коли настав суд-
ний час для Аскольда й Діра він проголошує династичні права Іго-
ря: «вы нѣста князя . ни от рода княжа . но азъ есмь роду княжа . 
и вынесоша Игоря . и се есть сынъ Рюриковъ»36. У хронологічних 
розрахунках першої датованої звістки Повісті временних літ Олег 
прямо названий самостійним князем. У  цій хронології, що охоп
лює час від Адама до смерті Святополка Ізяславича, який помер 
у 1113 році, початок правління Олега в Києві віднесено на 29 рік 

32  Цит. за вид.: Грушевський М. Виїмки з джерел до історії України-Русі (до 
половини ХІ віка) // Грушевський М. С. Твори : в 50 т. Т. 6: Серія «Історичні сту-
дії та розвідки (1895–1900)». Львів, 2004. С. 31. Порівн.: Mango C. The Homilies 
of Photius Patriarch of Constantinople // Dumbarton Oaks Studies. Cambridge 
(Mass.), 1958, Vol. 3. P. 83–84.

33  Термін А. М. Сахарова. Його інтерпретацію подій 860 року див.: Саха-
ров А. Н. «Дипломатическое признание» Древней Руси (860 г.) // Вопросы ис-
тории, 1976, № 6. С. 33–64. Его же. Дипломатия Древней Руси Москва, 1980. 
С. 57–59.

34  Петрухин В. Я. Легендарная история Руси и космологическая традиция // 
Механизмы культуры. Москва, 1990. С. 105.

35  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 22.
36  Там же. Стб. 23.

правління візантійського імперетора Михайла, що зійшов на пре-
стол, за розрахунками літописця, в 852 році: «от перваго лѣта Ми-
хаилова до перваго лѣта Олгова Рускаго князя лѣт 29»37.

Новгородський Перший літопис відмовляє Олегу в  належності 
до князівської династії, позиціонуючи його тільки воєводою Іго-
ря: «И възрастшю же ему Игорю, и бысть храборъ и мудр. И бысть 
у него воевода именем Олегъ, муж мудръ и храборъ»38. Відповід-
но до цієї літописної версії Ігор сам виступає ініціатором вбивства 
Аскольда й Діра, посилаючись на своє князівське достоїнство: 

…рече Игорь ко Асколду: «вы нѣста князя, ни роду княжа, нь 
азъ есмь князь, и  мнѣ достоить княжити»… И  сѣде Игорь, княжа 
в Кыевѣ, и бѣша у него Варязи и мужи Словенѣ, и оттолѣ прочии 
прозвашася Русью39. 

Укладач Повісті временних літ, в  розпорядженні якого був 
текст угоди, укладеної Олегом з  Візантією у  вересні 911 року, 

37  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 18.
38  Новгородская Первая летопись старшего и младшего изводов. С. 107. Згід-

но з реконструкцією О. О. Шахматова в первісній формі цієї літописної звістки 
Олег був названий князем: «И бысть у них кънязь именемъ Олегъ, мужь мудръ 
и храборъ» (Шахматов А. А. Разыскания о русских летописях. Москва, 2001. 
С. 230. Ця характеристка, на думку Шахматова, була перенесена на князя Ігоря.

39  Новгородская Первая летопись старшего и младшего изводов. С. 107.

«Оумершю Рюрикови предасть княженье свое Олгови». 
Мініатюра Радзивіллівського літопису. Л. 10



28	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 29

де  його названо «великим князем руським», не  міг залишити 
Олега в  статусі воєводи і  відвів йому роль родича й  опікуна Іго-
ря. В  історичних повістях кінця XV століття він позиціонуєть-
ся як племінник Рюрика40. А вже у  складеному в  20–30-х роках 
XVI століття Никоновському літописі Олег постає прямим спадко-
ємцем Рюрикового княжіння і цілком самостійним князем Русі: 

Умре Рюрикъ, княживъ лѣтъ 17; и предаде княжение свое Ол-
гови, понеже отъ рода ему свого суща. И вдаде ему сына свого Иго-
ря на руцѣ, понеже Игорь мал. бѣ дѣтескъ велми. От перваго лѣта 
царства Михаилова до 1-го лѣта Олгова Русскаго князя лѣтъ41. 

У пізніх літописних компіляціях стверджується, що Олег був 
самостійним правителем. Свою княжу службу він почав у  Нов-
городі. На Новгородщину  ж у  них переміщуються легендарні за-
сновники Києва — представники полянського княжого роду Кий, 
Щек, Хорив і  сестра їхня Либідь. Тут вони перетворюються на 
новгородських розбійників: «І чимало ті мужі і сестра їхня (а була 
вона хоробра і “вельми красна”. — В. Р.) зла творяше новгородцям, 
розбої чіняше у  граді і  по селах. Новгородські  ж городяни Кия 
і  мужів, і  братів його, і  сестру їхню Либідь спіймали і  посадили 
в поруб (в’зницю). Всі вони — числом до тридцяти душ були хо-
робрі та сильні»42. Чимало років провели вони в сирому новгород-
ському «порубі», поки перед загрозою неминучої смерті «Кий же 
і  брати його почали плакати і  бити чолом князю Олгу, мовлячи: 
“Пане-княже Олеже, яви милість рабам своїм, звели із темниці ви-
пустити, і ми підемо од граду сього і твоєї милості”». Змилостив-
шись, Олег відпустив їх на свободу. Звичайно ж, ці «розбійники 
лютії» вирушили на південь, де їм, згідно з логікою цього переказу, 
і належало заснувати Київ-град. 

40  Див.: Исторические повести в Древней Российской Вивлиотике. V. Под
робнейшая история государей российских // Древняя Российская Вивлиотика, 
содержащая в себе собрание древностей российских, до истории, географии и ге-
неалогии российской касающихся. Ч. XVI. Москва, 1791. С. 52–53. Порівн.: Ги-
ляров Ф. Предания русской Начальной летописи. Москва, 1878. С. 28.

41  Летописный сборник, именуемый Патриаршею или Никоновскою летопи-
сью // ПСРЛ.  Т. IX. Санкт-Петербург, 1862. С. 15.

42  Жданов Ив. Русский былевой эпос. Исследования и материалы. Санкт-
Петербург, 1895. Прил. VІІ. С. 605.

Історики нового часу були більш критичними у своїх суджен-
нях відносно статусу Олега. М. С. Грушевський вважав, що Олег 
не  був ані опікуном, ані воеводою Ігоря, а таким же князем як 
й Ігор — його попередником на київському столі. Історик не зміг 
вияснити, які династичні відносини були між ними: «Мабуть 
тільки не був він батьком Ігоря, бо в такому разі наші книжники 
не  зробили  б з  Олега Ігоревого воєводи, для урятування динас-
тичного принципу. Щось мусіло бути таке, що не позволяло при-
стібнути Олега до пізнішої династії — і звідти ті штучні пояснен-
ня його ролі правителя»43. Затятий радянський антинорманіст 
Б. О. Рибаков називав Олега пересічним норманським конунгом, 
який «незаконно і  брехливо» заволодів Києвом44. Польський іс-
торик Генрик Ловмянський, навпаки, не вважав за можливе гово-
рити про «норманське завоювання» Києва під проводом Олега. 
У  світлі історичних даних, Олег, на його думку, «виступає не  як 
узурпатор, а користується надзвичайною симпатією та поша-
ною вже в  язичницькі часи, він представляється народним бога-
тирем. Таку популярність міг здобути князь, який не  тільки за-
хищає інтереси Русі в  переможних походах, але й  близький до її 
слов’янської культури»45. 

На близькі зв’язки Олега зі словенською правлячою династією 
вказував також Г. С. Лебедєв, який бачив у  ньому, представника 
однієї з п’яти-семи місцевих знатних династій Ладоги і Новгоро-
да: «Більше століття (від середини VII ст.) ця слов’янська знать 
вбирала та асимілювала разом з іншими і варязький елемент. Вона 
уклала союз з Рюриком, і, можливо, до того самого роду належа-
ли Олег і Єфанда, Ігор, син Рюрика, і Ольга (у хрещенні — Оле-
на), його дружина, просватана з  Пскова. Імовірніше за все, саме 
такі споріднені фракції словенських династій на той час панували 
у  всіх великих центрах Верхньої Русі, саме їм належала реальна 
політична та економічна влада… Після смерті варязького князя 
(Рюрика.  — В. Р.) носієм політичних функцій став князь-жрець, 

43  Грушевський М. С. Історія України-Руси : в 11 т., 12 кн. Т. 1: До початку 
ХІ віка. [Репр. вид.]. Київ, 1991. С. 406.

44  Рыбаков Б. А. Древняя Русь. Сказания. Былины. Летописи. Москва, 1963. 
С. 179.

45  Ловмяньский Х. Русь и норманны. Москва, 1985. С. 142.



30	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 31

Віщий Олег. Концентрація сакральної, політичної, військової та 
економічної могутності в його руках, реалізована вперше в Ладо-
зі, уможливила подальшу консолідацію північної федерації пле-
мен. Створення міжплемінного війська, а потім успішні походи 
з  Новгорода на Київ і  далі  — на Царгород, забезпечили остаточ-
не об’єднання Давньоруської держави у  882 році»46. З  цією дум-
кою солідаризувався Л. Войтович, який доповнив її таким твер-
дженням: «Олег (Helgi) походив із сім’ї старших конунгів Ладоги 
шведського (готландського) походження. Він народився близько 
850 року. Намагаючись закріпити своє становище в Ладозі й схи-
лити на свій бік місцеву стару русь, Рюрик одружився із сестрою 
Олега і наблизив його до себе, а перед смертю призначив регентом 
при юному небожі Ігорі»47. З такими «анкетними даними» кар’єра 
Олега задалася б у любі будь-які часи. 

Натомість, О. В. Творогов, вважав Олега самодостатним кня-
зем, що не перебував у спорідненості ні з Рюриком, ні з  Ігорем48. 
Немає підстав, здається, відмовляти Олегові в князівській гідності, 
навіть у тому разі, якщо він був princе consort, тобто співправитель 
Ігоря. Його ім’я, на думку О. О. Мельникової, «співвідноситься, 
з одного боку, з антропоніміконом давньоскандинавського (причо-
му, саме давньоскандинавського, а не загальногерманського) геро-
їчного епосу, а з іншого — з іменами сучасних йому (квазі-) історич-
них персонажів — представників датських і норвезьких локальних 
династій. Але саме родові перекази скандинавських конунгів і яр-
лів довікінгського часу й епохи вікінгів формували героїко-епічну 
традицію, і  саме вони ставали героями епічних пісень і  оповідей. 
Такими є Хельгі-Скьольдунг, Хельгі-Вельсунг Вбивця Хундінга (за 
Саксоном, він належить до роду Скьольдунгів), Хельгі з Хрінгари-
ки та ін. з неї виходили sækonungar («морські конунги») — ватажки 
загонів і флотилій вікінгів, що діяли на заході та сході. Сини дріб-
них правителів, яким не було на що розраховувати вдома, набирали 
дружини й вирушали за море в пошуках багатства і — якщо особ
ливо пощастить — земель, володарювання над якими надало б їм 

46  Лебедев Г. С. Эпоха викингов в Северной Европе. С. 215.
47  Войтович Л. Призрак Олега Вещего // Tractus Aevorum: эволюция социо-

культурных и политических пространств. Т. 2. (Вып.1).  Белгород, 2015. С. 22.
48  Творогов О. В. Древняя Русь: События и люди. Санкт-Петербург, 1994. С. 7. 

реальну гідність конунга (konungs tign). Не виключено, що вихід-
цем із цього середовища був і той Хельгу, який опинився у Схід-
ній Європі, на чолі змішаного війська захопив Київ і став великим 
руським князем»49. 

Автор недавньої монографії про Олега Віщого — Є. В. Пчолов, 
слідом за А. А. Гірським ототожнює його зі скандинавським ко-
нунгом Хельгі, який правив у 890-х роках у Данії50. Його чудесне 
перетворення на давньоруського князя сталося, на думку науков-
ців, незадовго до 900 року. Вигнаний з Ютландії конунг вирушив, 
зрозуміло, в  землю новгородських словен, де й  зайняв вакантне 
місце померлого на той час свого «родича» Рюрика. Водночас така 
хронологія не визнається істотною перешкодою для ототожнення 
ютландського Хельги з  давньоруським Олегом, оскільки, хроно-
логічна канва його правління на Русі, вибудована в літописі, сама 
по собі умовна. Пошуки серед скандинавських конунгів конкрет-
ного героя на ім’я Хельгу, який перетворився на давньоруського 
(київського) князя Олега, мені видаються безперспективними. 
Проте, зізнатися чесно, внаслідок такої еманації ім’я Віщого Оле-
га було наповнене, як і належить гідності першого києво-руського 
правителя, сакральними конотаціями, оповите серпанком воєнної 
звитяги й слави. 

СТЕЖКАМИ ВІЩОГО ОЛЕГА
Найважливішими історичними діяннями Олега вважається 

«об’єднання» Новгородської півночі з Київським півднем і органі-
зований ним переможний похід Русі на Візантію. Якщо для рекон-
струкції останнього в  київського літописця початку XII століття 
були надійні відомості, почерпнуті ним із тексту русько-візантій-
ської угоди 911 року, то щодо історії утвердження Олега в  Києві 
таких матеріалів у нього не було. Плутаними й суперечливими, як 
ми побачили, є літописні звістки про походження і статус Олега. 

49  Мельникова Е. А. Олегъ/Олег Вещий. К истории имени и прозвища перво-
го русского князя // Ad fontem. У источника. Сборник статей в честь С. М. Каш
танова. Москва, 2005. С. 144–146. 

50  Пчелов Е. В. Олег Вещий. Великий викинг Руси. Москва, 2018. С. 27–29.



32	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 33

Не  знайшла належного висвітлення в  джерелах і  його діяльність 
на Новгородській півночі.

Під 882 роком літописець украй лапідарно повідомляє про ор-
ганізацію Олегом військового контингенту й пунктирно окреслює 
маршрут пересування цієї експедиції на київський південь: 

Поиде Олегъ поимъ воя многи Варяги . Чюдь Словѣни . Мерю 
и  всѣ Кривичи  . и  приде къ Смоленьску съ Кривичи  . и  прия 
градъ  . и  посади мужь свои  . оттуда поиде внизъ и  взя Любець  . 
и посади мужь свои . и придоста къ горамъ хъ Киевьскимъ51.

Крім «варягів» професійних, треба думати, воїнів-найманців до 
складу загонів Олега літописець включив представників новгород-
ських словен, чюді, мері й кривичів. Останні згадані двічі у цьому 
повідомленні. Літописні кривичі, як свідчать археологічні матеріа-
ли, були великою етнографічною групою східного слов’янства, що 
розселилася в  міжріччі Ловаті, Західної Двіни і  верхів’їв Дніпра. 
Ареал розселення власне смоленських чи дніпровських кривичів 
локалізується у верхів’ях Західної Двіни, Дніпра й Волги52. Укрі-
пленим осереддям цих переселенців із північного заходу став Смо-
ленськ: «Кривичи иже седять на верх Волги и на верхъ Двины, и на 
верхъ Днепра, их же град есть Смоленеск»53.

У Новгородскому Першому літописі це місто пов’язується із 
здобичницькими війнами Олега: «И начаша воювати вьсюду и на-
лезоша Дънепръ реку и Смольньскъ градъ»54. Барвистими подро-
бицями доповнено розповідь про появу Олега під мурами Смо-
ленська в  Устюзькому літописному зводі, укладеному в  першій 
третині XVI століття: 

…налѣзоста Днѣпръ рѣку, и придоста (Олег. — В. Р.) под Смоленск, 
и  всташа выше города, и  шатры изставиша многи разноличны 
цвѣты. Увидевше же Смольняне и изыдоша старѣйшины их к ша-
тром и спросиша единого человѣка: кто сей прииде? Царь ли или 
князь в  велицѣй славѣ? И  изыде из шатра Олег, имый на руках 

51  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 22–23.
52  Седов В. В. Смоленская земля //Древнерусские княжества X–XIII вв. 

Москва, 1975. С. 241–242.
53  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 10.
54  Новгородская Первая летопись старшего и младшего изводов. С. 107. 

у себя Игоря, и рече Смолняниномъ: сей есть Игорь князь Рурико-
вичь Русский. И нарекоша его Смольняне государем и вдаси весь 
град за Игоря. И  посади в  семъ намѣстники своя, а сам поиде по 
Днепру вниз, и приде к горам и узреста город Киев55. 

У традиційному для історіографії недавніх часів споживацько-
му способі прочитання літописних текстів, ці звістки трактували-
ся як «розширення меж володарювання» Олега. Генрик Ловмян-
ський вважав, що на початку Х століття Смоленськ перетворився 
на важливіший торговий центр Русі, ніж Ладога, звідки, на його 
думку, походив Олег56. Вчений не  сумнівався у  достовірності лі-
тописної згадки про смоленський етап діяльності Олега. Проте, 
вагомих підстав вважати, що Смоленськ наприкінці IX–Х століть 
був «князівсько-племінним» центром дніпровських кривичів не-
має. Археологічних підтверджень існування Смоленська раніше 
ХІ століття не виявлено57. 

Але поблизу цього міста, на віддалі 12 км знаходилося давнє 
варязьке лігвище  — укріплене поселення і  порт Гньоздово. На-
прикінці ІХ–Х століть тут жили скандинави, слов’яни й  місцеві 
кривичі. Сумнівно, щоб багата гньоздовська еліта — добре озбро-
єні воїни скандинавського походження58, поступилася б «мужам» 
Олега функцією контролю над збиранням данини, торгівлею та 
організацією транспортних комунікацій. Їхня життєдіяльність за-
безпечувалася системою поселень на Дніпровсько-Ловатьській 
ділянці шляху «із варяг у  греки». На лівому березі Дніпра в  ра-
йоні Гньоздово починалася дорога до Сожа, що веде до Середньо-
го Подніпров’я. Олегові, мабуть, вдалося домовитися з  місцевою 
елітою та отримати можливість рухатися далі зі своїми людьми 
на південь, який на той час ще не становив значного інтересу для 

55  Устюжский летописный свод (Архангелогородский летописец) / подг. к пе-
чати и ред. К. Н. Сербиной Москва ; Ленинград, 1950. С. 6–7.

56  Ловмяньский Х. Русь и норманны. С. 137–138.
57  См.: Авдусин Д. А. К вопросу о происхождении Смоленска и его первона-

чальной топографии // Смоленск: К  1100-летию упоминания города в  летопи-
сях. Смоленск, 1967. С. 71–72; Воронин Н. Н., Раппопорт П. А. Древний Смо-
ленск // Советская археология, 1979, № 1. С. 76–82.

58  Ширше див.: Ениосова Н. В., Пушкина Т. А. Гнёздово  — раннегородской 
центр эпохи формирования древнерусского государства // Древняя Русь и сред-
невековая Европа: возникновение государств : материалы конф. Москва, 2012. 



34	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 35

господарів Гньоздова. Основний напрямок їхньої торгівельної ак-
тивності визначали східні зв’язки Окою і Волгою. 

З припиненням імпорту арабського срібла в  970-ті роки, змі-
ною маршруту торговельних шляхів функції цього ранньомісько-
го центру переходять до літописного Смоленська. У  складеному 
в  948–952 роках візантійським імператором Костянтином Багря-
нородним (908–959) творі Про управління імперією серед інших 
міст «далекої Русі», звідки вирушали судна в  плавання до Кон-
стантинополя, згадується і фортеця Милиниска59. Цей топонім пе-
реконливо ідентифікується з назвою Смоленська, який став за ча-
сів княжіння Святослава Ігоровича у Новгороді одним із пунктів 
загальнодержавної мережі поселень на чолі з Києвом. 

Ще одним градом, згаданим у літописах на шляху просування 
Олега до Києва, був Любеч. Розташований на лівобережжі Дніпра 
на захід від Чернігова він був відомий Костянтину Багрянород-
ному як фортеця Телючі. Його згадка в русько-візантійській угоді 
Олега з Греками свідчить про його значуще місце в системі міської 
агломерації Київської Русі в  епоху складання Повісті временних 
літ. Ця обставина, мабуть, і спонукала літописця приписати Оле-
гові ініціативу посадження своїх «мужів» у  Любечі й  відповідно 
в Смоленську.

Прибувши до гір київських, Олег сховав частину своїх воїв на 
підступах до города: «похорони вои въ лодья  . а другия назади 
остави». Розмістившися з іншою частиною своїх озброєних людей 
(також захованих у човнах) на березі Дніпра, Олег відправляє до 
Аскольда й Діра своїх послів, наказавши сповістити їм таке: «гость 
есмь . идемъ въ Греки от Олга и от Игоря княжича . да придѣта къ 
намъ к  родом своимъ»60. Цими улесливими словами Олега літо-
писець сигналізує про його приналежність до одного з Аскольдом 
і  Діром роду. Вони мали приспати пильність київських правите-
лів. Ця тема набула подальшого розвитку в  Новгородському Пер-
шому й Никонівському літописі: 

Игорь же и  Олегъ творящася мимоидуща, потаистася въ ло
диахъ, и  нѣкимъ дружинѣ своей повелѣ изыти на берегъ, сказав 

59  Константин Багрянородный. Об управлении империей / пер., коммент.; под 
ред. Г. Г. Литаврина и А. П. Новосельцева. Изд. 2-е, испр. Москва, 1991. С. 44–45.

60  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 23.

имъ дѣла тайная, а сам творишеся болѣзнуа, и ляже в лодии. И по-
сла к  Асколду и  Диру, глаголя: «гость есмь Подугорский, и  иду 
в  Греки от Олга князя и  от Игоря княжича, и  нынѣ въ болѣзни 
есмь, и имам много великаго и драгаго бисера и всякого узорочиа; 
аще же имамъ и усты ко устомъ рѣчи глаголити ваша ж къ вам, да 
безъ коснѣниа приидите къ намъ61.

Аскольд і Дір анітрохи не здивувалися появі купецького кара-
вану й одразу ж прийшли на берег Дніпра, де «купці» розбили на-
метовий табір. Дочекавшися слушної нагоди, воїни Олега виско-
чили зі своїх укриттів і вбили князів. Водночас Олег їм заявив: «вы 
нѣста князя . ни рода княжа . но азъ есмь роду княжа . вынесоша 
Игоря  . и  се есть сынъ Рюриковъ»62. Застерігаючи істориків від 
надмірної довіри до цього літописного переказу, С.  М.  Соловйов 
свого часу добачав у ньому «спробу виправдати Олега, обґрунту-
вати право північних князів Рюрикового роду на володіння Киє-
вом, де сіли хоч і не князі, а мужі Рюрика, що мали право володіти 
містом незалежно. Олег представлений не  завойовником, а лише 

61  Летописный сборник, именуемый Патриаршею или Никоновскою летопи-
сью // ПСРЛ. Т. IX. Санкт-Петербург, 1862. С. 15. Порівн.: Новгородская Первая 
летопись старшего и младшего изводов. С. 107.

62  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 23.

Прибуття Олега до київських гір. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису. Л. 11



36	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 37

князем, який відновлює своє право, право свого роду, порушене 
зухвалими дружинниками»63. 

Літописну розповідь про захоплення Олегом Києва більшість 
дослідників розглядали як продукт усної народної творчості, за-
позичений упорядником Повісті временних літ з  усних джерел. 
На думку М. І. Костомарова, ця розповідь має харектер не тільки 
переказу, а ще й «старовинної пісні, в якій вигадка взяла гору над 
історичною правдою»64. Вагаючись у  визначенні форми цієї опо-
віді, О. О. Шахматов називав її народним переказом, що побуту-
вав у  формі історичних пісень або розказаних прозою65. Абсолю-
тизуючи фольклорні (усні), міфо-поетичні витоки літописних 
переказів про Віщого Олега, багато вчених і досі вважають менш 
суттєвим питання про вплив «бродяжих сюжетів», запозичених 
літописцем із скандинавських саг та інших відомих йому літера-
турних сюжетів і мотивів. 

Проте є  підстави вважати, що багато літописних епізодів, зо-
крема сюжет про захопленння Києва й  інші військові хитрощі 
Олега, виписані на основі літературних зразків. Цю думку най-
більш повно обґрунтував і розвинув на початку минулого століття 
М. Г. Халанський у своїй роботі «До історії поетичних сказань про 
Олега Віщого»66. Літописну розповідь про здобуття Олегом Києва 
дослідник пов’язував з розповіддю старонімецької поеми Ortinit67 
про здобуття королем Ортінітом і  його помічником і  дядьком 

63  Соловьев С. М. Сочинения : в 18 кн. Кн. I: История России с древнейших 
времен. Т. 1–2. Москва, 1988. С. 132.

64  Костомаров Н. И. Предания первоначальной русской летописи в сообра-
жениях с русскими народными преданиями в песнях, сказках и обычаях // Кос
томаров Н. И. Собрание сочинений: Исторические монографии и исследования. 
Кн. 5. Т. XIII. Санкт-Петербург, 1905. С. 316.

65  Шахматов А. А. Разыскания о древнейших русских летописных сводах // 
Шахматов А. А. Разыскания о русских летописях. Москва, 2001. С. 340–341.

66  Халанский М. Г. К истории поэтических сказаний об Олеге Вещем // Жур-
нал Министерства народного просвещения, 1902. Ч. 342. № 8. С. 287–356; Жур-
нал Министерства народного просвещения, 1903. Ч. 350. № 11. С. 1–40.

67  Цей твір німецького героїчного епосу було записано верхньонімецькою 
в 1220–1230 роках на основі усних сказань, що побутували в германському світі 
протягом кількох століть. Інший, нижньонімецький варіант оповіді про Ортініта 
зберігся в скандинавській «Сазі про Тідрека Бернського», записаній в Норвегії 
близько 1250 року.

Елігом-Ельгою міста Судерса (Тіра). Коли недалеко від Судерса 
шлях кораблям Ортініта перегородила флотилія сирійського ко-
роля Махореля, Ортініт звелів своїм воїнам утекти, а сам назвався 
купцем, який везе товари з Франції до Суддерса. Ця заява Ортіні-
та не викликала підозр, і його кораблям було дозволено увійти до 
гавані Судерса. Вночі «купці» переправилися на берег і на світан-
ку, відтіснивши варту, зайняли місто. Для ознаменування перемо-
ги Еліг підняв на царському палаці свій прапор68. Цей герой у ні-
мецькій поемі й давньоруських літописах носить, по суті, тотожне 
ім’я: Eligas-Ельга (Олег) — Ельга. Подібність епізодів про взяття 
Судерса й  Києва, а також тотожність імен героїв цих оповідань 
дали можливість М. Г. Халанському обґрунтувати найближчу спо-
рідненість між розглянутими ним епізодом старонімецької поеми 
й  літописним оповіданням, яке він називає «давньою київською 
піснею». Вчений вважав, що руські перекази про Олега могли пе-
рейти в німецьку епічну творчість через готське чи литовське по-
середництво.

Поширений у  народній поезії різних народів епічний мотив 
з проникнення воїнів в уріплене місто хитрістю досить рано став 
надбанням книжкової культури. Найбільш повний огляд заро-
дження, розвитку й поширення цього сюжету в усній та письмовій 
літературі свого часу було здійснено О. С. Орловим. Крім захід-
ноєвропейських, дослідник наводить також численні єгипетські, 
грецькі, римські, іранські й  монгольські паралелі69. Дещо згодом 
до цього реєстру О. О. Ридзевська додала ще одну літературну па-
ралель, приурочену в  ісландській сазі до плину воєнних змагань 
англосаксів з  данцями в  XI столітті70. Проте найбільш яскравим 
у  давньоскандинавській літературі, на її думку, є  інший подіб
ний епізод, який міститься в  Gesta Danorum Саксона Граматика: 
«Hvitsercus (давньоскандинавський Hvítserkr)  — син напівлеген-
дарного данського героя Рагнара Лодброка, панує над Скіфією, 

68  Халанский М. Г. К истории поэтических сказаний об Олеге Вещем // Жур-
нал Министерства народного просвещения, 1902. Ч. 342. № 8. С. 333–334; 340–343.

69  Див.: Орлов А. С. Сказочные повести об Азове. «История» 7135 года. Вар-
шава, 1906. С. 158–227.

70  Рыдзевская Е. А. К вопросу об устных преданиях в составе древнейшей 
русской летописи // Рыдзевская Е. А. Древняя Русь и Скандинавия. Москва, 
1978. С. 65.



38	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 39

завойованою Рагнаром. Місцевий геллеспонтський князь, який 
марно намагався здолати його у  відкритому бойовому поєдинку, 
заводить своїх воїнів до нього в місто під виглядом купців з візка-
ми, нападає на нього і здобуває перемогу»71. 

У науковому співтоваристві вільного світу віддавна усталила-
ся практика зіставлення цього епізоду в  Gesta Danorum Саксона 
Граматика з  літописною легендою про здобуття Києва Олегом. 
Переказуючи аргументи й  міркування скандинавських учених, 
які вбачали в цьому оповіданні сліди переказу, викладеного Сак-
соном (зокрема, данського вченого І. Стеенструпа, який вважав, 
що Hvítserkr відіграє ту  ж саму роль, яку відведено в  літописах 
Аскольду й  Діру, та А. Ольрика, який вважав виписане літопис-
цем здобуття Києва історичною основою переказу про загибель 
Hvítserkr’a, що входить до циклу сказань про Рагнара та його си-
нів), дослідниця, втім, не вважала за можливе в умовах радянської 
дійсності підтримати цю точку зору. «Чи такою тісною є  близь-
кість,  — задавалася вона питанням,  — між двома розглянутими 
тут оповідями, як вважають усі ці автори? Висунуте ними, якщо 
можна так висловитися, рівняння «Hvítserkr = Аскольд» і припу-
щення про запозичення з того чи іншого боку (руського чи скан-
динавського) потопає... серед безлічі дуже близьких паралелей, 
приурочених до найрізноманітніших подій, епох і осіб, і до того ж 
у самих різних народів»72. 

О. О. Ридзевська вважала, що розповідь Саксона Граматика 
і  літописний переказ про здобуття Києва Олегом, незважаючи 
на їхню явну подібність, суть два варіанти одного й того ж само-
го поширеного літературного сюжету. Вони виникли й  існували, 
на її думку, незалежно один від одного. Заперечуючи можливість 
взаємних впливів (руського на скандинавський і  скандинавсько-
го на руський), вона тим часом вважала відкритим питання про 
руські паралелі в циклі про Рагнара Лодброка. А втім, перед нами 

71  Рыдзевская Е. А. К вопросу об устных преданиях в составе древнейшей 
русской летописи // Рыдзевская Е. А. Древняя Русь и Скандинавия. Москва, 
1978. С. 67. Латинський текст і його російськомовний переклад див.: Саксон 
Грамматик. Деяния данов : в 2 т. / пер. с лат. А. С. Досаева. Москва, 2017 (Серия 
«Medieavalia: средневековые литературные памятники»).

72  Рыдзевская Е. А. К вопросу об устных преданиях в составе древнейшей 
русской летописи. С. 71–73.

не єдине, а тому не випадкове запозичення Повістю временних літ 
описів «військових хитрощів» з  Gesta Danorum. Таким є  вплете-
ний київським літописцем у  канву розповіді про похід Олега на 
Царгород сюжет про пересування його кораблів «по суху». Йому 
відповідає виписаний Саксоном Граматиком епізод війни Рагнара 
Лодброка з  жителями Геллеспонта (колоніальної «Холодної» чи 
«Великої» Швеції), в  якому йдеться про встановлених на колеса 
бронзових коней, що до смерті налякали його ворогів.

В історії з Аскольдом і Діром літописцеві уявлялося важливим 
пов’язати їхню загибель з певним, упізнаваним його сучасниками, 
місцем поховання одного й іншого: 

…и  оубиша Асколда и  Дира  . и  несоша на гору и  погребша и  на 
горѣ  . еже ся ныне зоветь Оугорьское . кде ныне Ольминъ дворъ . 
на тои могилѣ поставилъ церковь святого Николу . а Дирова моги-
ла за святою Ориною73.

Давньокиївська літописна традиція зберегла пам’ять лише про 
«Дірову могилу». Її місцезнаходження літописець приурочує до 
сучасної йому київської церкви святої Ірини. Ірининську церкву 
було зведено в часи правління Ярослава Мудрого неподалік Софії 
Київської. 

Таким же упізнаваним топографічним орієнтиром для сучас-
ників укладача Повісті временних літ, але менш прозорим для нас 
було й Угорське. Ця місцина на краю Печерського плато в різних 
контекстах тричі (під 1146, 1151 та 1161 рр.) згадується в  Київ-
ському літописі, складеному наприкінці ХІІ століття. Походження 
цього київського топоніма зв’язують із звісткою Повісті временних 
літ про міграцію угрів у пошуках ними нової батьківщини: 

Идоша Угри мимо Киевъ горою  . еже ся зоветь нынѣ Оугорь-
ское и  пришедъше къ Днѣпру и  сташа вежами  . бѣша бо ходяще 
аки се Половци . пришедъ от востока и оустремишася чересъ горы 
великия74. 

Цим повіломленням відкривається літописна стаття 898 року, 
доповнюючи наступну, вміщену в  недатованій частині Повіс
ті временних літ, звістку: «…паки идоша Оугри Чернии мимо 

73  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 23.
74  Там же. Стб. 25.



40	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 41

Киевъ  . послѣже при Олзѣ»75. На основі цих убогих і  непевних 
свідчень середньовічного книжника вчені невтомно вибудовува-
ли різноманітні комбінації та реконструкції. Історики ХІХ  сто-
ліття Г. Еверс та С. А. Гедеонов, наприклад, вважали, що Аскольд 
і  Дір були угорцями (уграми), тому й  місце поховання Асколь-
да було названо Угорським76. Збройним зіткненням із войовни-
чими уграми пояснював походження назви цього урочища та 
В.  О.  Пархоменко: «Зіткнення з  вуграми та місце загибелі Ас-
кольда і  його поховання літопис недарма відповідно до народ-
них переказів позначив назвою “Угорське”». Переможці угри 
поставили в Києві, на його думку, свого князя, «з’єднаного літо-
писцем з  Аскольдом  — Дірда чи Діра. Десятиліття півтора-два 
по тому, близько 903–907 рр., угорець Дірд або Дір був повале-
ний родичем колишнього київського князя  — Ігорем за сприян-
ня норманського вікінга Олега, який саме нагодився в цей час»77. 
Опинившись у потрібному місці й у потрібну годину, Олег надав 
підтримку киянам і  у  винагороду, на думку В. О. Пархоменка, 

75  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 12.
76  Эверс Г. Предварительные критические исследования для российской 

истории. Кн. 2. Москва, 1825. С. 216–219; Гедеонов С. Варяги и Русь. Санкт-
Петербург, 1876. С. 233.

77  Пархоменко В. А. К вопросу о хронологии и обстоятельствах жизни лето-
писного Олега // Известия Отделения русского языка и словесности император-
ской АН. Т. ХІХ, кн. 1. Петроград, 1914. С. 230–231.

взяв Ігоря «під свою руку», але в  Києві, «йому чужому, в  абсо-
лютно невідповідній і неінтересній для нього ролі земського кня-
зя», не  залишився. Історик приготував йому інше призначення, 
відправивши його в погоню за «новим щастям», яке той і знайшов 
у  Тмуторокані (біля південного узбережжя Таманської затоки). 
Якщо Олег для нього однозначно князь тмутороканський, то ви-
значитися з Аскольдом — був він місцевим чи Тмутороканським 
князем дослідникові не вдалося. 

Разом з  тим свого часу ще А.-Л. Шльоцер розважливо ствер-
джував, що назва Угорське походить від гори: «було воно місцем 
біля гори, так само як і  давньокиївський Поділ»78. Цю думку до-
повнюють спостереження сучасних фахівців, які стверджують, 
що первинна мотивація ойконіма Угорське пов’язана з географіч-
ним терміном угор у значенні гора, підвищення, схил гори/берега 
річки79. Ось чому для укладачів Никонівського літопису, які неви-
разно уявляли собі київські топографічні реалії, Олег представле-
ний як «гость Подугорський». 

Як вже зазначалося, назва «Аскольдова могила» невідо-
ма давньоруським літописам. Її появі наука, за спостережен-
нями О.  П.  Толочка, зобов’язана творчості печерських ченців 
ХVІІ  століття. Ними було і  винайдено на Печерську місце по-
ховання Аскольда — уявного християнина80. Поволі й непомітно 
назва «Аскольдова могила», за словами О. П. Толочка, «засту-
пила» собою древній київський мікротопонім Угорське. У  цьому 
мальовничому київському урочищі на Печерську з  метою «вша-
нування пам’яті про Аскольда як християнина» архітектором 
О. Меленським у  1860 році було зведено Свято-Миколаївську 
церкву-ротонду. У  її підвальному приміщенні, в  яке вів спуск із 
зовнішнього боку кам’яної церкви святого Миколая, збудованої 
над уступом Печерської гори, показували могилу Аскольда. Була 
вона, за свідченням очевидців, обкладена камінням і  «дуже дав-
ньою на вигляд». Однак археологічно вона не  була обстежена, 

78  Шлецер А.-Л. Нестор. Русские летописи на древлеславенском языке / пер. 
с нем. Дмитрий Языков. 1816. Ч. 2. Санкт-Петербург, С. 236.

79  Желєзняк І. М. Київський топомінікон. Київ, 2013. С. 148.
80  Толочко О. Замітки з історичної топографії домонгольського Києва: ІІІ. 

Чи знаємо ми, де знаходилася Аскольдова могила? // Київська старовина, 2000. 
№ 5. С. 149–151.

Руїни церкви 
святої Ірини 
у Києві. 
З акварелі 
Михайла 
Сажина.  
1840-ві рр.



42	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 43

а  після сумнозвісних руйнувань 30-х років минулого століття 
церкву разом із розташованим біля неї кладовищем було пов
ністю знищено. 

Проте, незнищенним і немеркнучим у віках залишається вкла-
дений літописцем в уста князя-язичника Олега, після його утвер-
дження на київсих кручах, вислів: «и речѣ Олегъ се буди мати 
градом русьским»81. Багато істориків добачали в цих словах своє
рідний акт проголошення Олегом Києва столицею «об’єднаної 
держави». Тим часом ця формула (мати градом) несе в  собі по-
тужне ідеологічне навантаження. Персоніфікація міста в  обра-
зі жінки була дуже поширеним явищем в  архаїчному фольклорі 
багатьох народів світу. У  системі образів есхатологічної поезії 
біблійних книг рубежу Старого й  Нового Завітів «місто-мати» 
(«місто-діва») ототожнюється з  Небесним Єрусалимом. У  ново-
завітній візії Іоанна Богослова Новий Єрусалим персоніфікуєть-
ся в образі «нареченої Агнця». Уособлення міста в жіночому об-
разі матері й нареченої Спасителя втілює, таким чином, уявлення 
про Новий Єрусалим  — ідеальну столицю Христової Церкви 

81  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 23. В інших списках — «мати 
градомъ русьскимъ». Див.: The Povest’ vremennykh let: An Interlinear Collation 
and Paradosis / Edited and Collated Donald Ostrowski, with David J. Birndaum and 
Horace G. Lunt [Harvard Library of Early Ukrainian Literature. Texts: Volume X. 
Pt. 1] 2003. P. 128.

і  місце проживання Бога. Проголошуючи Київ вустами князя-
язичника «матір’ю градом руським», літописець імпліцитно ото-
тожнює його з  Єрусалимом82. Окрім того, вкладене літописцем 
в уста язичницького князя твердження, на думку О. П. Толочка, 
«означає, що князівський рід нарешті досяг кінцевої станції при-
значення: пошуки нової батьківщини закінчено, і  Київ відтепер 
буде центром володінь руських князів. Ця ж фраза підказує нам, 
що в  процесі своїх мандрівок князівський рід виконав ще одне 
надзвичайно важливе завдання літописця: разом з ним на південь 
перенесено ім’я русі. Там, де рід зупинився, з’являється Руська 
земля»83. 

Здобуття Олегом Києва/віднайдення землі обітованої, тобто 
Руської землі зумовлено, не в останню чергу, логістикою великого 
Дніпровського путі. Ставши для модерної історіографії основою 
«єдиної Русі», шлях із Варяг в Греки і з Грек по Дніпру в настано-
вах старокиївського книжника початку XII століття мав, здається, 
інше, більш значуще призначення: 

…бѣ бо путь изъ Варягъ в Греки . и изъ Грекъ по Днѣпру . и верхъ 
Днѣпра волокъ до Ловоти  . и  по Ловоти внити в-Ылмерь озеро 
великое . из него же озера потечеть Волховъ и втечеть в озеро ве-
ликое Нево  . и  того озера внидеть устье в  море Варяжское  . и  по 
морю ити до Рима а от Рима прити по тому же морю ко Царюго-
роду а от Царягорода прити в Понтъ моря  . в неже втече Днѣпръ 
рѣка Днѣпръ бо потече из Оковьского лѣса и  потечеть на полъ-
дне . а Двина с тогоже лѣса потечет . а идеть на полунощье и вни-
деть в море Варяжское . и с того же лѣса потече Волга на въстокъ . 
и втечеть семьюдесять жерелъ в море Хвалиское . тѣмже и из Руси 
можеть ити по Волзѣ в Болгары и въ Хвалисы и на въстокъ доити 
въ жребии Симовъ . а по Двинѣ въ Варяги . изъ Варягъ до Рима . 
от Рима же и до племени Хамова а Днѣпръ втечеть в Понетьское 
море жереломъ . еже море словеть Руское84.

82  Ширше див.: Данилевский И. Н. Мог ли Киев быть Новым Иерусалимом? 
// Одиссей: Человек в  истории. 1998. Москва, 1999. С.  134–150; Ричка В. М. 
«Київ — Другий Єрусалим» (З історії політичної думки та ідеології середньовіч-
ної Русі). Київ, 2005.

83  Толочко А. Очерки начальной руси. С. 97.
84  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 7.

Аскольдова 
могила. 
Малюнок  
Тарас Шевченка



44	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 45

Його докладний опис у  літописному творі знадобився упо-
рядникові Повісті временних літ, імовірно, для того аби виправ-
дати відвідини апостолом Андрієм «гір київських», на яких, згід-
но з  його пророцтвом, «восияеть благодать Божья  . имать градъ 
великъ быти . и церкви многи Богъ въздвигнути имать»85. Літопи-
сець відправляє апостола Андрія з візантійського Херсона (Корсу-
ня) у  південно-західному Криму транзитним шляхом по Дніпру, 
який приводить його спочатку до Києва, а потім до Новгорода 
й далі до Рима. Шлях Олега до «гір київських» окреслено у зво-
ротному напрямку — з Новгорода до Києва. Поєднує ці описи ба-
жане для обох героїв місце зупинки, окреслене (в одному й іншо-
му випадку) локусом київських гір. 

Літописна лексема «гора», «гори київські» поняття принци-
пово важливе, що має добре розпізнаване ціннісне, насамперед 
сакральне оснащення. Освячені ходою апостола Андрія, а також 
пророцтвом, вкладеним літописцем в  уста князя-язичника Оле-
га, «київські гори» своєрідно маркують сакральний центр світло-
носного, правовірного, згодом християнського світу. У  міфопое-
тичній та релігійній картині світу міфологема шляху, як показав 
В. М. Топоров, постає як модель набуття героєм якихось сакраль-
них цінностей і  пов’язаних з  ними змін статусу: «У міфологемі 
шляху акцент ставиться на його негомогенності, на тому, що він 
будується по лінії всезростальних труднощів і  небезпек, що за-
грожують міфологічному герою-мандрівнику і  навіть його жит-
тю. У дорозі виділяється початок, вихідний пункт, тобто те місце, 
в якому знаходиться міфологічний герой або учасник відповідно-
го ритуалу в момент початку дії, кінець шляху (мета руху), куль-
мінаційний момент шляху... Через очевидну ясність початок 
шляху іноді не  описується докладно, розгорнуто чи навіть зали-
шається зовсім не  вказаним. Кінець шляху  — протилежний по-
чатку локус у тому відношенні, що він завжди є метою руху, його 
явний чи таємний стимул. Кінець утворює головне силове поле 
простору, без подолання якого центр недоступний. У  цьому кін-
ці знаходяться вищі сакральні цінності, визнані в  даній моделі 
світу, або основна перешкода, небезпека, загроза, які, будучи по-
долані або усунені, безпосередньо відкривають доступ до цих 

85  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 7.

сакральних цінностей і пов’язаної з ними зміни статусу (людина 
стає святим, подвижником або героєм, казковий герой  — царем 
чи богом»86.

Отдже той, хто досяг жаданого кінця шляху завжди має вищий 
статус, ніж він мав на початку шляху. У випадку з апостолом Анд
рієм такого статусу набувають київські гори, на яких засяє «град 
великий» Київ. У  свою чергу, його завоювання Олегом вивищує 
статус останнього: тут він стає «великим князем Руським», во-
лодарем «всѣх сущих под. роукою его свѣтлых и великих князь  . 
и его великих бояръ»87. Подоланий Олегом багатотрудний шлях із 
Новгорода на Київський південь в очах істориків нового часу по-
став актуальною реальністю, що підтверджує істинність єдності 
його подорожей. 

Натомість М. С. Грушевський вважав Дніпровський похід 
Олега на Київ сумнівною вигадкою літописця, пропонуючи вза-
галі вилучити його зі сфери достовірних фактів ранньої історії 
Київської Русі. Водночас учений проникливо зазначав, що вектор 
руху Олега все ж таки був обраний літописцем невипадково: він 
зумовлений традицією напряму завоювань Києва «варязькими 
династами» з  Новгорода88. Таких завоювань в  історії Русі було 
кілька — спочатку воно було здійснено Аскольдом і Діром, потім 
Олегом й Ігорем. Після трагічної загибелі Ігоря саме з Новгоро-
да прийшов успадкувати київський престол його син Святослав 
(про посадництво Святослава в  Новгороді повідомляє Костян-
тин Багрянородний у  своєму описі Дніпровського шляху). По-
садовлений ним на новгородському столі Володимир Святосла-
вич, за допомогою варязьких найманців і новгородців у 978 році 
захопив Київ. Так само вчинив і його син Ярослав через якихось 
три десятиліття. Ця тенденція, за словами словами М. С. Гру-
шевского, «стоїть очевидно в  зв’язку з  одного боку  — з  змаган-
нями Новгородців до політичної автономії... з другого боку вона 
опирається на старій традиції Новгорода, як старшого по Києві 

86  Топоров В. Н. Пространство и  текст // Топоров В. Н. Текст: семантика 
и структура. Москва, 1983. С. 259.

87  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 33.
88  Грушевський М. С. Історія України-Руси : в  11 т., 12 кн. Т. 1: До початку 

ХІ віка. 1991. С. 382.



46	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 47

стола, резиденції престолонаслідника, звідки той приходить до 
Києва. В  такій позиції бачимо Новгород уже за Ігоря, а пізніші 
факти як запанування Володимира і  Ярослава над Києвом під-
тримали і зміцнили це значіння Новгорода в потомстві Ярослава. 
Новгородські князі фактично показалися будучими київськими 
князями; Новгород се розсадник київських князів, руська vagina 
regum»89. 

Прагнення Новгорода до політичної автономії, що вираз-
но виявилося в  епоху завершення роботи над упорядкуванням 	
Повісті временних літ також, мабуть, було одним із чинників, що 
спонукали інтерес нашого книжника до історії взаємин Києва 
й Новгорода, виявлення значення і ролі новгородських князів та 
їхньої життєвої долі. Під 1102 роком літописець повідомляє про 
те, що київський князь Святополк Ізяславич та Володимир Мо-
номах уклали якусь угоду, «яко Новугороду быти Святополчю  . 
и посадити сынъ свои в нем  . а Володимеру посадити сынъ свои 
в  Володимири»90. Та це не  прийшлося до вподоби новгородцям, 
хоч син Мономаха Мстислав, демонструючи готовність підко-
ритися умовам цієї угоди, слухняно прибув до двору київського 
князя. Проте новгородці висловили рішучий спротив такому рі-
шенню: 

…и рѣша Новгородци Святополку . се мы княже прислани к тобѣ . 
и ркли ны тако не хочем Святополка . ни сына его . аще ли 2 главѣ 
имѣеть сынъ твои то пошли и . а сего ны дал Всеволодъ . а въскор-
мили есмы собы князь  . а ты еси шелъ от нас  . и  Святополкъ же 
многу прю имѣвъ с ними . онѣм же не хотѣшим . поимше Мстисла-
ва придоша Новугороду91.

Ці прагнення новгородців рубежу XI–XII століть на право са-
мим визначати кого вибирати собі в князі, літописець переносить 
у  минуле. Прикладом такої ретроспекції є, очевидно, розповідь 
862 року про вигнання варягів «за море» та пошуки «собѣ кня-
зя  . иже бы володѣлъ …и судилъ по праву»92. У реаліях того часу 

89  Грушевський М. С. Історія України-Руси : в  11 т., 12 кн. Т. 1: До початку 
ХІ віка. 1991. С. 411. 

90  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 275.
91  Там же. Стб. 276.
92  Там же. Стб. 19.

виписаний літописцем під 970 роком й епізод про новгородців, що 
прийшли в  Київ до Святослава з  проханням поставити їм князя: 
«в се же время придоша людие Нооугородьстии  . просяще князя 
собѣ  . аще не  поидете к  намъ то налѣземъ князя собѣ»93. До цьо-
го кола ідей та уявлень початку XII століття слід віднести, як уяв-
ляється, і літописну оповідь про Дніпровський похід Олега і його 
вокняжіння в Києві. 

Географічне розташування центрів скандинавського панування 
у  північно-західній частині Європи, розміщених на перехрестях 
водних систем відкривало для Олега можливість руху як на за-
хід — до Балтики так і на схід — по Волзі, а також через Оку, Сі-
верський Донець і  Дон94. Вихід із Приладожжя і  Поволхов’я на 
Волгу і  рух униз Волгою до Булгара були опановані не  пізніше 
середини IX століття95. Звістки східних авторів про участь русів 
у  міжнародній торгівлі свідчить про те, що їм добре був відомий 
напрямок шляху купців-русів на Близький Схід. До того  ж слід 
зауважити, що про існування Києва, але без його точної локалі-
зації, араби дізналися в Х столітті, а Дніпро взагалі став відомий 
арабо-перським авторам лише в  ХII столітті96. Такою була логіс-
тика в реаліях окресленого звістками літописів часу перебування 
Олега на Новгородській півночі. Чи був він першовідкривачем, 
якому вдалося розвідати шляхи, що ведуть на київський південь, 
і  здійснити таку ризиковану подорож, мабуть, так і  залишиться 
загадкою. Поява Олега в  Києві осмислена київським літописцем 
за звичайною для середньовічної літератури міграційною схемою 
приходу героя звідкись із-зовні.

Яскрава і  динамічна розповідь Повісті временних літ про за-
воювання Олегом Києва читається на одному подиху, через що, 

93  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 69.
94  Основним варіантом Волзького шляху у IX столітті був, за історико-архео-

логічними та нумізматичними матеріалами, перехід по Дону на Волгу (Див.: Ду-
бов И. В. Великий Волжский путь. Ленинград, 1989. С. 214).

95  Мельникова Е. А. Балтийско-Волжский путь в ранней истории Восточной 
Европы // Международные связи, торговые пути и города Среднего Поволжья 
IX–XII веков : материалы междунар. науч. симпозиума. Казань, 8–10 сент. 1998 г. 
Казань, 1999. С. 80–81.

96  Коновалова И. Г. Путь купцов-русов на Восток // Средневековая Русь. 
Москва, 2006. Вып. 6. С. 27–28.



48	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 49

либонь, вона і  сприймається багатьма дослідниками як тріум-
фальне сходження цього щасливця на київський престол і водно-
час спонукає підозрювати в  цьому якусь змову. Успіх Олега по-
яснювали наданою йому підтримкою місцевої києво-полянської 
знаті: «Олег домігся київського трону, домовившись із місцевими 
спільнотами, яке мали приводи для невдоволення своїми князя-
ми. Після того як Олег утвердився на Русі, його варязькі воїни 
взяли собі нову назву («прозвашася русью») ... тобто виступали 
не  як завойовники, а, навпаки, асимілювалися, були поглинені 
довколишнім середовищем. І сам Олег, у світлі історичних даних, 
виступає не як узурпатор, а користується надзвичайною симпаті-
єю та пошаною вже в язичницькі часи, він є народним героєм — 
богатирем»97. Привід до невдоволення киян своїми князями вче-
ні найчастіше вбачали в  їхній соціальній та релігійній політиці. 
Її жертвою, на думку М. Ю. Брайчевського, і став «реформатор» 
Аскольд, який навернувся в  християнство: «активна політика, 
яку здійснює останній, подобалася далеко не кожному. Серед га-
сел, якими могла скористатися опозиція, на першому місці було 
християнство... язичництво не  збиралося поступатися християн-
ству; тому опір Аскольду цілком логічно мав набрати форми ан-
тихристиянської, проязичеської конфронтації. На неї і  спирався 
Олег»98. Захоплення Олегом влади в  Києві уяввлялося дослід-
никові не  актом зовнішнього завоювання, а державним перево-
ротом. При тому автор залишає без відповіді питання про те на-
віщо знадобилося «консервативним колам» київської громади 
так далеко шукати «виразника реакційних сил» для перевороту 
в невеликому й маловідомому тоді ще в далеких і близьких світах 	
Києві? 

Дніпровський похід Олега і  його наступне утвердження в  Ки-
єві, на думку багатьох сучасних дослідників, мало своїм одно-
моментним наслідком об’єднання Києва й  Новгорода в  одне 
«державне» ціле. Ці, не  позбавлені певної політико-ідеологічної 
закваски, уявлення, прив’язані білими нитками до літописного 
повідомлення 882 року, згідно якого Олег, покидаючи Новгород 
«оустави дани Словѣномъ Кривичемъ и Мери и устави Варягомъ 

97  Ловмяньский Х. Русь и норманны. С. 142.
98  Брайчевський М. Ю. Утвердження християнства на Русі. Київ, 1988. С. 79.

дань даяти от Новагорода гривень 300 на лѣто мира дѣля . еже до 
смерти Ярславлѣ . даяше Варягомъ»99.

Ця звістка відбиває пізнішу практику оподаткування новгород-
ських словен та інших етнічних груп населення краю князівською 
владою. А вжитий тут термін «мира деля» є відповідником скан-
динавського терміна, що означав винагороду найманій дружи-
ні: tributum quod mir vocatur (податок, що називається «мир»)100. 
Отже, в  цій літописній статті Повісті временних літ ідеться про 
винаймання Олегом у Новгороді дружинників для участі в похо-
ді на Київ. Сумнівно, щоб йому вдалося оподаткувати новгород-
ських словен, кривичів і мерю і в такий спосіб прив’язати їх усіх 
до своєї колісниці. 

Тим часом ідея володарювання Олега над «усією Руською зем-
лею» стала однією з улюблених у літературі Московського монар-
хічного царства. Вона знаходить свій розвиток у колі літописних 
компіляцій XVI–XVII століття. Однією з найбільш авторитетних 
таких пам’яток був Никонівський літопис, складений у початковій 
редакції наприкінці 20-х років XVI століття канцеляристами мос-
ковської митрополичої кафедри. Повідомляючи про вокняжіння 
Олега в Києві, її укладачі не без гордощів стверджують про те, що 
цей князь, «обладаша всею землею Русскою. И бѣша у него мужи 
Варязи и  Словене, и  оттолѣ прочии прозвашася Русью. Сий же 
Олег нача городы ставити, и  дани устави по всей Русстѣй земле; 
Словеномъ и  Кривичамъ и  Меряномъ дань даяти Варягомъ, а от 
Новагорода триста гривенъ на лѣто мира дѣля, еже и нынѣ дають. 
И  могы ины страны притяжа къ Рустѣй землѣ и  дани възложи 
на нихъ»101.

Наукова думка нових часів була стриманішою. Історики доре-
волюційної формації були вельми обережні й  критичні в  оцінці 
«об’єднавчої» діяльності Олега. Наприклад, В. О. Ключевському 
появу Рюрика в  Новгороді здавалося «незручно вважати почат-
ком Російської (Давньоруської. — В. Р.) держави: тоді у Новгороді 

99  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 23–24.
100  Пресняков А. Е. Лекции по русской истории. Киевская Русь // Пресня-

ков А. Е. Княжое право в древней Руси. Лекции по русской истории. Киевская 
Русь. Москва, 1993. С. 323.

101  Патриаршая или Никоновская летопись // ПСРЛ. Т. ІХ. С. 15.



50	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 51

виникло місцеве і  до того  ж короткочасне варязьке князівство. 
Російська (Києво-Руська.  — В. Р.) держава заснувалася діяльніс-
тю Аскольда і потім Олега: з Києва, а не з Новгорода пішло полі-
тичне об’єднання руського слов’янства; Київське князівство цих 
витязів стало зерном того союзу слов’янських та сусідніх із ними 
фінських племен, який можна визнати первісною формою Руської 
держави»102. 

Своєю чергою, Д. І. Іловайський також справедливо зазначав: 
«ніяка бродяча зграя  — все одно місцева чи та, що приблукала 
із  замор’я — не могла об’єднати (та ще притому в короткий час) 
і  міцно згуртувати в  одне політичне тіло численні племена, що 
розселилися на рівнинах Східної Європи, дати їм єдність не тіль-
ки політичну, а й національну. Це не в порядку речей. Для такої 
єдності потрібно було однорідне й міцне ядро»103. Таким терито-
ріально-політичним ядром у  формуванні основи Давньоруської 
держави стало Середнє Подніпров’я. На думку О. Є. Пресняко-
ва, «момент, коли новгородський варязький центр, який дав себе 
знати ще в  IX столітті, вступив у  міцний зв’язок із Київською 
Руссю, встановити надзвичайно важко. Але найімовірніше, що 
об’єднання під однією владою Києва й  Новгорода відбулося за 
Ігоря»104. Солідарний з  ним був і  М. С. Грушевський, який при-
близно в  той саме час вмотивовував, що «варязька теорія була 
приладжена ad majorem gloriam Новгорода і його політичних тен-
денцій супроти Києва… За сими тенденційними конструкціями, 
що мали підчеркнути споконвічну автономність Новгорода, а для 
того доказували його так сказати — історичне старшинство перед 
Києвом, що був мовляв здобутком Києва, а не  навпаки,  — зни-
кла пам’ять про реальні відносини обох систем, київської і  нов-
городської. Пропав для нас майже безслідно сей многоважний 
в історії Руської держави момент — стріча і сполучення сих двох 

102  Ключевский В. О. Сочинения : в 9 т. Т. 1. Курс русской истории. Ч. 1 / под 
ред. В. Л. Янина Москва, 1987. С. 159.

103  Иловайский Д. И. Разыскания о начале Руси: вместо введения в русскую 
историю: с присоединением вопроса о гуннах. Изд. 2-е, испр. и доп. Москва, 1882. 
С. 165.

104  Пресняков А. Е. Княжое право в древней Руси. Очерки по истории Х–
XII столетий // Пресняков А. Е. Княжое право в древней Руси. Лекции по рус-
ской истории. Киевская Русь. Москва, 1993. С. 317.

політичних систем»105. Ці положення й  висновки, обґрунтовані 
авторитетними знавцями історії Київської Русі в подальший час, 
були занехаяні.

У радянській історіографії з  властивою для неї зневажливою 
манерою заперечення скільки-небудь помітної ролі варягів у ста-
новленні давньоруської державності, обґрунтовувалася хроноло-
гічна першість княжого столу в Новгороді й подальше його пере-
несення до Києва по «шляху із Варяг в Греки», якому відводилася 
роль стержня, вздовж якого утворилася «відносно єдина» Дав-
ньоруська держава з  центром у  Києві. Об’єднання двох центрів 
в одну велику державу сталося, на думку Б. Д. Грекова, «без усякої 
участі варягів. ...саме Новгород зумів накопичити достатньо сил, 
щоб здійснити великий похід на південь і зайняти Київ»106. Ці по-
ложення були підтримані та розвинені Д. С. Лихачовим. Будучи 
полум’яним прихильником ідеї загальноруської єдності, учений 
стверджував, що Віщий Олег перетворив Київ на столицю Русі. 
Олег, на його думку, «визнається руським князем тільки з  того 
часу, коли він сів у Києві. Отже, влада київського князя чітко усві-
домлюється як загальноруська: доки Олег княжив у  Новгороді, 
він був лише місцевим князем»107. Після приходу Олега до Києва 
під його владою, стверджують сучасні російські історики, опини-
лася витягнута на понад тисячу кілометрів з півночі на південь те-
риторія108. Проте, важко уявити, як невеликій, нехай і добре озбро-
єній, розбійницькій армії миттю вдалося підкорити своїй владі 
таку величезну й аж ніяк не безлюдну (співмірну за протяжністю 
з островом Ява109) територію. 

Подібні усталені й  досі непохитні погляди спонукають згада-
ти про визначальну для розвитку радянської історіографії роль 

105  Грушевський М. С. Історія України-Руси : в 11 т., 12 кн. Т. 1: До початку 
ХІ віка. С. 420.

106  Греков Б. Д. Киевская Русь. Гос. изд политической литературы, 1953. С. 453.
107  Лихачев Д. С. Комментарии // Повесть временных лет / подг. текста, пер., 

статьи и коммент. Д. С. Лихачева; под ред. В. П. Адриановой-Перетц. 3-е изд., 
испр. и доп. Санкт-Петербург, 2007. С. 397.

108  Див.: Горский А. А., Кучкин В. А., Лукин П. В., Стефанович П. С. Древняя 
Русь: Очерки политического и социального строя. Москва, 2008.

109  Див.: Горский А. А. Формирование системы посадничества на Руси // 
Древняя Русь и средневековая Европа: возникновение государств : материалы 
конф. Москва, 2012. С. 51.



52	 Розділ 1 Русь: часи Астреї	 53

марксистких установок у науці. Дерективним документом для іс-
ториків стали навіть учнівські хронологічні виписки Карла Марк-
са, який, намагаючись скласти уявлення про історію Східної Єв-
ропи, залишив такі замітки: «В 860 г. скандинавские искатели 
приключений варяги [следовательно, еще при Михаиле III] по-
корили страну, лежащую между Западной Двиной, Окой и Белым 
морем, объединившись со славянским и  прочим населением, об-
разовали народ руссов; распространились затем вниз по Днепру 
на юг, откуда стали угрожать Греческой империи и  Константи-
нополю. {Так возникли} сначала 2 государства: Киев и Новгород: 
первый {новгородский} князь Рюрик, обычно датируется 862–879; 
его сын Игоръ несовершеннолетний; вместо него Олег, опекун 
и правитель до своей смерти 912. Олег подчинил также второе рус-
ское государство Киев, переносит туда (892) местоперебывание 
правительства»110.

В основу «звичайної» схеми111 становлення й  історичного роз-
витку Київської Русі покладено, сформовані літописцем початку 
ХІІ століття уявлення про поділ Русі на Новгородську й Київську 
«половини», сполучною магістраллю між якими був шлях «із Ва-
ряг в Греки». З моменту появи в тексті Повісті временних літ цей 
шлях, за справедливим зауваженням А. Л. Нікітіна, став відігра-
вати важливу роль в  історіографії, «ставши основою ідеї “єдиної 
Русі”, яка насправді розвивалася протягом ІХ–ХІ ст. у межах двох 
незалежних і,  мабуть, мало сполучених один з  одним центрах  — 
Києва на півдні й Новгорода на півночі»112. 

Основний напрямок торговельно-економічних зв’язків ран-
ньоміських центрів скандинавського панування на північному 
заході визначали, як уже зазначалося, східні зв’язки. Вони згаса-
ють із припиненням імпорту ісламських монет у 970-ті роки. До 

110  Маркс К. Хронологические выписки // Архив Маркса и Энгельса / под 
ред. В. Адоратского. Москва, 1938. С. 42.

111  Запропоноване Михайлом Грушевським ще на початку минулого століт-
тя (Див.: Грушевський М. Звичайна схема «русскої» історії й справа раціональ-
ного укладу історії Східнього Слов’янства // Статьи по славяноведению / под 
ред. акад. В. И. Ламанского. Санкт-Петербург, 1904), це визначення залишається 
слушним і донині.

112  Никитин А. Л. «Хождение» апостола Андрея и путь «из варяг в греки» // 
Герменевтика древнерусской литературы. Сб. 6. Ч. ІІ. Москва, 1994. С. 360.

початку XI століття Східна Європа «не була об’єднана спільним 
простором економічної діяльності і,  тим більше, загальним по-
літичним простором. Археологічні дані свідчать, що в  Східній 
Європі ми маємо справу не  з  єдиною мережею торгових кому-
нікацій, що рівномірно покриває територію, а з  кількома різно-
спрямованими і  різночасними магістралями  — по суті, двома 
окремими і  функціонуючими незалежно одна від одної далеки-
ми торгівлями. Хронологічно першою і,  мабуть, найпотужнішою 
була торгова магістраль вздовж Волзького шляху  — в  Булга-
рію, Хазарію і  країни халіфату. Вона була розвідана в  середині 
VIII  століття, а з  кінця IX століття почала працювати з  регу-
лярністю конвейєра, викачуючи на північ Європи арабське срі-
бло в  промислових масштабах. На століття пізніше, наприкінці 
IX століття, інша частина русів, що з якихось причин опинилася 
на кромці східноєвропейських степів, розвідала новий маршрут — 
униз по Дніпру, через степи кочівників, у Чорне море, Візантію та 
Середземномор’я. Саме з  цією дніпровською групою русів буде 
пов’язане виникнення політичної організації в  Східній Європі. 
Група, зайнята далекою торгівлею вздовж Великого Волзького 
шляху, так ніколи і не конвертувала своє економічне процвітання 
у політичне домінування113. 

Отже, початки давньоруської державності губляться не в Нов-
городі чи Ладозі, звідки нібито об’єднавчі імпульси поширювали-
ся на Київський південь. Навпаки, наявні археологічні матеріали 
переконливо свідчать, що вектор процесів ендогенного соціально-
го розвитку східного слов’янства проходив у  протилежному, по-
рівняно з поширенням у Східній Європі варязьких старожитнос-
тей, напрямі, тобто з півдня на північ. 

Віщий Олег не  був об’єднувачем Новгорода з  Києвом і  засно-
вником «Давньоруської держави» з  притаманними подібним се-
редньовічним утвореннями політичними інститутами. Процеси 
формування державності на Новгородській півночі й Київському 
півдні відбувалися асинхронно і  нерівномірно. До того  ж не  тре-
ба перебільшувати ступінь політичної міцності та й  виразності 
цих первісних об’єднань. Віддалені один від одного сотнями кі-
лометрів, покритих густими лісовими масивами й  непрохідними 

113  Толочко А. Очерки начальной руси. С.175 – 176



54	 Розділ 1

болотами, ці протодержавні утворення були різними як за рівнем 
набутого соціально-економічного, політичного і  культурного до-
свіду, так і за етнічним складом. Упродовж ІХ і більшої половини 
Х століття вони ще не  походили на сполучені посудини, а роз-
вивалися незалежно одне від одного. Проте ключі від «варязької 
брами» — Новгорода були в руках Києва, який набував у цей час 
дедалі виразнішої міці. 

 

Р о з д і л  2
КОРІНЬ І КРОНА



	

«…не в малій і невідомій країні вони  
(перші київські князі. — В. Р.) рядили,  

а в Руській, що відома, й про яку чували  
по всіх чотирьох кінцях землі».

«Слово про Закон і Благодать» 	
київського митрополита Іларіона 	

середини ХІ століття

За володарювання Олега та Ігоря Київ ще не  мав своєї місь-
кої інфраструктури. Наявні археологічні матеріали фіксують 
формування впродовж VII–ІХ століть цілої групи поселень, що 
простягалися на пасмах київських гір від Кирилівських висот на 
півночі до Замкової та Старокиївської на півдні. У межах цієї іс-
торичної території виявлено залишки слов’янської ліпної керамі-
ки так званого корчацького типу, тогочасні знаряддя праці, а та-
кож дорогоцінні ювелірні вироби: срібні з  позолотою прикраси, 
фібули — застібки для плащів, візантійський срібний посуд тощо. 
Значну частину цих старожитностей знайдено на Замковій горі, 
яка була найвищою серед київських гір (сягала 70 м заввишки). 
Вона й була, на думку П. П. Толочка, висхідною точкою зростання 
й розвитку Києва1. Крутизна її схилів перетворювала цю гору на 
неприступну фортецю. Зведення укріплень на на краю Старокиїв-
ського плато (там, де тепер садиба Національного історичного му-
зею України) відносять до VІ — початку VIІ століття. Тут архео-
логами виявлено залишки давнього городища із залишками житла 
з  керамікою так званого празько-корчацького типу, комплекс ре-
чей побутового й господарчого призначення, а також візантійські 
монети, що належать до часів правління імператорів Анастасія  І 
(498–518 рр.) і  Юстиніана І (527–565 рр.). Городище на Старо-
київські горі зазвичай пов’язують з  «градом» Кия, де знаходився 
воєнно-адміністративний і  культовий центр полян. Однак, як по-
казують дослідження останнього часу, плин життя на цьому го-
родищі не  був безперервним. У  ІХ–Х століттях тут знаходився 

1  Толочко П. П. Древний Киев. Київ, 1976. С. 16–21. 



58	 Розділ 2 Корінь і крона	 59

великий язичницький некрополь, який перикривав всю площу 
давнього городища на Старокиївській горі. Натомість, основні 
житлові й  торгові квартали розміщувалися майже до самого кін-
ця Х століття на Подолі, поблизу Дніпра2. Перші житлові й  інші 
споруди з’явилися на Старокиївській горі лише за часів правління 
княгині Ольги.

Олегів град археологи пов’язують із городищем на схилах Лисої 
гори (літописної Хоревиці, пізніше Юрковиці) поблизу укріпленої 
пристані в річковій гавані Почайни на Подолі. Лиса гора в давнину 
являла собою два, розділені один від одного неглибокою лощиною 
мисоподібні уступи корінного високого берега Дніпра, і за своїми 
зручними топографічними умовами не  програвала сусіднім па-
горбам  — Щекавиці й  навіть Старокиївській горі. Археологічни-
ми розкопками, окрім так званих зарубинецьких старожитностей, 
тут виявлено також ранньодавньоруські матеріали: залишки жи-
тел, кераміки й  поховання IX–Х століть3. Про існування городи-
ща на Лисій горі свідчать і залишки валів, які добре проглядалися 
ще в XIX — першій половині ХХ століть, а також знахідки монет-
них скарбів, кам’яних фундаментів будівель і відокремленого мо-
гильника, де є й поховання скандинавського типу. Наїжачившися 
дерев’яним частоколом укріплень, підперезаний валами і  ровами 
«город» Олега став місцем зосередження його дружинників, які 
ділили зі своїм ватажком усі тяготи військово-польового побуту, 
здобич, а також стіл і дах його дому. 

ІГОР І ОЛЬГА
Кількісний склад родичів і  соратників, які становили коло 

людей київського дому Олега, було, очевидно, не  вельми чис-
ленним. Крім Ігоря та Ольги, про шлюбний союз яких мова 
попереду, за дубовим столом у  княжій світлиці гомоніли між 

2  Зоценко В. Скандинавские древности и  топография Киева «дружинного» 
периода // Ruthenika: Щорічник історії та археології Східної Європи. Т. ІІ. Київ, 
2003. С. 30–32.

3  Максимов Є. В., Орлов Р. С. Могильник Х ст. на горі Юрковиці у Києві // 
Археологія, 1982. Вип. 41. С. 63–72.

собою Карл, Інегельд, Фарлоф, Веремуд, Рулав, Гуди, Роуальд, 
Карн, Фрелав, Руар, Актеву, Труан, Лідул, Фост, Стемид. Зга-
дані в  тексті русько-візантійської угоди 911 року, наведеному із 
доповненнями літописця у  Повісті временних літ4 вони являли 
собою близьке оточення Олега, кровно-родинний, за визначен-
ням О.  В.  Назаренка, колектив5. Таке співтовариство відпові-
дає поняттю «люди дому». Відоме багатьом, складеним у  різні 
часи й  різними мовами, середньовічним джерелам воно озна-
чає «певний соціум, об’єднаний вождем, який користується різ-
ним ступенем влади над іншими його членами». Багатовікове 
побутування цього терміну в різномовних пам’ятниках свідчить, 
на думку Т. М. Калініної, про якусь стійку форму спільності лю-
дей, заснованої на кровно-споріднених зв’язках6. 

Близьких родичів Олега літописи не  називають. У  Повісті 
временних літ він представлений дбайливим і  чуйним опікуном 
Ігоря. Літописець згадав про нього через одинадцять років піс-
ля вокняжіння Олега в  Києві: «В лѣто 6411. (903) Игореве же 
възрастьшю . и хожаше по Олзѣ и слушаша его . и приведоша ему 
женоу от Пьскова  . именемъ Олгу»7. У  цій короткій літописній 
статті й  заховалася перша згадка про героїню ранньої історії Ки-
ївської Русі — княгиню Ольгу. Здається, старокиївський книжник 
тут приберіг яскраві барви для подальших описів її діяльності на 
майбутнє. Тональність пізнішого Літописця Переяславля Суздаль
ського, що дублює цю звістку, вже не така стримана. Княгиню Оль-
гу предствлено в ньому з більшим пієтетом:

Игореви възрастьшю и ходжаше по Олзѣ и всю волю его творя. 
Приведоша емоу женоу от Плескова именемъ Олгу острооумнно-
ую и корень и основание вѣрѣ Християньстеи и нам вождь8.

4  Див.: Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 33.
5  Назаренко А. В. Князь и  дружина в  эпоху договоров Руси с  Греками // 

Русь в IX–XII веках: общество, государство, культура / под ред. Н. А. Макарова 
и А. Е. Леонтьева. Москва : Вологда, 2014. С. 18. 

6  Калинина Т. М. Термин «люди дома» («ахл ал-байт») у Ибн Фадлана по от-
ношению к обществу русов // Древнейшие государства Восточной Европы. Ма-
териалы и исследования. 1992–1993 годы. Москва, 1995. С. 134.

7  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 29.
8  Летописец Переяславля Суздальского, составленный в  начале ХІІІ века 

(между 1214 и 1219 годов). Москва, 1851. С. 8.



60	 Розділ 2 Корінь і крона	 61

Питання походження княгині Ольги не  знайшло належного 
висвітлення в  давньоруських писемних джерелах. Звістки про її 
родовід і  батьківщину обмежуються згадками Пьскова/Плѣскова, 
Плесковской странѣ (землі.  — В. Р.) і  «кореня варяжського» 
(«от Варяг княжьского племени»). У найдавніших Житіях рівно-
апостольної княгині Ольги, відомих за списками давньоруських 
Прологів першої половини XІV століття, відсутні, за спостережен-
нями О. В. Лосєвої, будь-які згадки про її походженння й родинні 
зв’язки9. Натомість інша група житійних списків позиціонує її уро-
дженкою російської Півночі. У середині XVI століття було створе-
но псковську редакцію тексту Житія княгині Ольги, складено його 
розлогу редакцію10. У цих пам’ятках урочисто стверджувалося:

Святая великая княгиня Ольга родися въ Плесковской странѣ, 
в вѣси зовомые Выбуто, отца имѣаше невѣрна соущи, так же и ма-
терь некрещеноу от языка варяжска и от рода не от княжеска, ни 
от вельмож, но от простых бяше человекъ. О имени отца и матере 
писание нигде же изъяви11.

9  Див.: Лосева О. В. Жития русских святых в составе древнерусских Проло-
гов XII — первой трети XV веков. Москва, 2009. С. 146–147.

10  Усачев А. С. Эволюция рассказа о  происхождении княгини Ольги в  рус-
ской книжности середины XVI в. // Псков в российской и европейской истории : 
междунар. науч. конф. : в 2 т. Т. 2, Москва, 2003. С. 329–335.

11  Серебрянский Н. И. Древнерусские княжеские жития (Обзор редакций 
и тексты). Москва, 1915. С. 8–9.

На думку видавця цього житій-
ного тексту, уродженця й  патріота 
Псковського краю  — М. І. Серебрян-
ського, укладач псковської редакції 
Житія княгині Ольги, крім літопис-
них і  агіографічних джерел, користу-
вався давньою церковною Повістю 
про Ольгу, а  також народними пере-
казами. Вчений наполегливо і  послі-
довно доводив достовірність звістки 
про походження княгині Ольги із села 
Вибутино (Либутина), яке знаходить-
ся на правому березі річки Великої, 
в  12  км від Пскова. Важливого зна-
чення він надавав місцевим легендам 
і переказам, записаними у Вибутській 
парафії Псковської губернії і  пові-
ту в  другій половині ХІХ  століття. 
У  них розповідається про існування 
тут у  давнину «Вольжиного» монас-
тиря та її палацу згодом зруйнованих 
«поганою Литвою». Згадується в них 
і струмок «Ольжин ключ» коло річки 
Великої поблизу села Видри. І  звіс-
но ж про сховані десь у цьому краї незліченні скарби Ольги, на які 
вона наклала свої чари й зробила їх невидимими12.

Місцеві перекази й  легенди про княгиню Ольгу, а також по
в’язана з  її іменем топонімія Псковщини утворюють значний 
пласт відомостей, якими й досі живиться місцева краєзнавча тра-
диція13. Однак не слід зловживати «глибинами народної пам’яті», 

12  Богушевский Н. Заметка о  селе Выбутах (Лыбутах), родине святой ве-
ликой княгини Ольги Россійской // Труды Третьяго Археологического съезда 
в  России. Т. ІІ. Киев, 1878. Прил. С. 139–144; Серебрянский Н. И. Очерки по 
истории монастырской жизни в Псковской земле. Москва, 1908. 

13  Див.: Александров А. А. На родине княгини Ольги: Псков и его окрестно-
сти // Славянский альманах 1999. Москва, 2000. С. 25–35; Александров А. А. Во 
времена княгини Ольги. Легенды и  были о  княгине Ольге в  Псковской земле. 
Псков, 2001.

Каплиця 
(«часовня») 
княгині Ольги 
в Пскові

Хрест на місці  
«Ольгинскої каплиці»  

в селищі Вибути поблизу 
Пскова



62	 Розділ 2 Корінь і крона	 63

беззастержно співвідносячи її 
химерне, іноді відверто курйоз-
не14 наповнення з  реальною іс-
торією. Легенда про «Ольжину 
батьківщину», вплетена в  Жи-
тія княгині ХVІ–XVII століть, 
належить до циклу місцевих 
легенд ранньомодерних часів, 
коли канонічний життєпис свя-
тої і  рівноапостольної княгині 
Ольги доповнювався уявою на-
родних переказів.

До цього слід додати, що пре-
тензії церковно-політичних еліт 
Північно-Східної Русі ХІІІ–
ХІV століть а потому й  волода-
рів Московського монархічного 
царства на спадщину Київської 
Русі живили прагнення встано-
вити їх прямий генеалогічний 
зв’язок з  давніми київськими 
князями. Цій меті було підпо-
рядковано порядок формування 
програми церковного пошану-
вання представників київської 
князівської династії. Напри-
клад, 1439 року в Новгороді ста-
раннями тамтешнього архієпис-
копа Євфимія (помер у 1458 р.) 
було встановлено день пам’яті 

святої Анни Новгородської15. У  цій постаті поєдналися спомини 
про двох дружин київського князя Ярослава Мудрого. Першою 

14  В одному з оповідань, що заховалось у рукописному збірнику ХVІІ сто-
ліття, Ольгу названо донькою «Тмутарахана, князя половецкого». Половецького 
хана наділили князівською гідністю і Псковським престолом: «въ Плескове поня 
собѣ (Ігор. — В. Р.) княжну именемъ Олгу, дщерь Таракона, князя Половецкаго» 
(Див.: Жданов Ив. Русский былевой эпос. Исследования и материалы. С. 148).

15  Трофимов А. Святые жены Руси. Москва, 1994. С. 24–27.

була таки Анна  — мати бу-
дівничого новгородської Со-
фії князя Володимира Ярос-
лавича, а другою  — старша 
донька шведського коро-
ля Олафа Шьотконунга на 
ймення Інгігерда. Вона була, 
як свідчить церковно-агіо-
графічна традиція, присутня 
на урочистостях з  нагоди за-
кладення храму святої Со-
фії в  Новгороді 1045 року 
і  буцім-то прийняла в  цьому 
місті чернечий постриг під 
іменем Анни. Проте вона по-
мерла в  Києві10 (23) люто-
го 1051 року і була похована 
не  в  новгородському Софій-
ському соборі, а в київському. 

Підвищений інтерес до 
постаті княгині Ольги в Мос-
ковському монархічному 
царстві припадає на XVI сто-
ліття. Її ім’я було внесене до синодику московского Успенського 
собору, найдавніший список якого відомий під назвою «Троїцької 
книги», протограф котрої сягає кінця XIV століття. Тамтешні кня-
зівські помянники відкриваються, за спостереженнями А. І. Алек-
сєєва, іменами Володимира Святого й  княгині Ольги16. У  пізні-
ших ілюмінованих синодиках з’являються їхні зображення. Ними, 
зазвичай, увінчувалися генеалогічні композиції правлячого дому 
московських царів. Таким є, наприклад, Синодик, переданий ца-
рівною Тетяною Михайлівною в  1682 році Ново-Єрусалимсько-
му монастиреві. Уміщене тут родовідне древо увінчане на верхо-
вітті зображенням святих київських князів Володимира й Ольги. 

16  Алексеев А. И. О начале государственного поминания правящих династий 
Рюриковичей (XIV–XV вв.) // Древнейшие государства Восточной Европы. 
2005 год. Москва, 2008. С. 426, 432.

Свята рівноапостольна  
княгиня Ольга. 
Фреска собору архістратига Михаїла 
в Московському кремлі. XVII ст.

Софійський собор у Новгороді. 
Візантійська іммператриця Олена.

Фреска другої половини ХI ст.



64	 Розділ 2 Корінь і крона	 65

Починаючи з вершини цього дерева ця композиція може читати-
ся зліва на право як генеалогія Рюриковичів до правлячого царя 
Федора Олексійовича (1676–1682), якого зображено ліворуч біля 
підніжжя дерева. 

На початку 60-х років XVI століття з  ініціативи та під керів-
ництвом митрополита Макарія (помер у  1564 р.) його сподвиж-
ником і  помічником Андрієм, який пізніше став митрополитом 
Афанасієм, було укладено одну з  найвідоміших тогочасних літе-
ратурно-історичних пам’яток — Степенну книгу («Книга степенна 
царского родословия, иже в Рустей земле в благочестии просияв-
ших богоутвержденных скипетродержателей…»)17. Цей грандіоз-
ний звід, розвиваючи історико-генеалогічну схему Сказання про 
князів владимирських, містив послідовний виклад московської/
російської історії, розподіленої на 17 степеней (граней), в кожній 
з яких вміщено біографії руських князів — «предків» Івана Гроз-
ного. До того ж «членування історичного матеріалу на ступені для 
часу початку піднесення Москви підкреслено робиться не за вели-
кими княжіннями, а за княжінням московським. Поділ на ступені 
часто умовно не  слідує точно за княжіннями. Так, для всіх прав-
лінь 1054–1113 років відведена одна ступінь (третя), причому го-
ловною особою в  ній зроблений не  старший син Ярослава Муд
рого, а Мономахів батько  — князь Всеволод, від якого йде лінія 
владимиро-суздальських князів. Уся історія країни складається 
у  такий спосіб із цих «ступенів», які відповідно до традиційних 
церковних образів зображуються як ступені драбинних сходів, 
що ведуть до Бога,  — російська історія стає генеалогічно єдиним 
ланцюгом святих московських государів та їхніх предків, «богоут-
вержденних скіпетродержателів»18.

17  Про хронологію складення цього історичного твору див.: Васенко П. Г. 
«Книга Степенная царского родословия» и ее значение в древнерусской исто-
рической письменности. Ч. 1. Санкт-Петербург, 1904. С. 168–217; Усачев А. С. 
К вопросу о датировке Степенной книги // Древняя Русь: Вопросы медиевисти-
ки, 2005. № 4. С. 28–40.

18  Покровский Н. Н. Афанасий // Словарь книжников и книжности Древ-
ней Руси. Вып. 2 (вторая половина XIV–XVI вв.). Часть 1. Ленинград, 1988. 
С. 76. Ширше про історичній постулати Степенної книги див.: Nitshe P. Translatio 
imperii? Beobachtungen zum historischen Selbstverständnis im Moskauer Zartum 
um die Mitte des 16. Jahrhunderst // Jahrbücher für Geschichte Osteuropas. 1987. 
Bd. 35. H. 3. S. 321–338; Покровский Н. Н. Исторические постулаты Степенной 

Перші шість із 17 ступенів було присвячено князям Київської 
Русі починаючи від Ольги. Відкривається вона неквапливою опо-
віддю про доленосну зустріч зовсім юного ще Ігоря з Ольгою. По-
тішаючись ловами в Псковській землі, княжич набрів на притоку 
річки Великої та, побачивши юного гребця на човні, звелів тому 
перевезти його на протилежний берег. Скочивши в  лодію, Ігор 
розпізнав у перевізнику юну, гарної вроди дівчину. Хтивий вогонь 
вона запалила в душі юнака. Глумливими й непристойними слова-
ми обізвався він до човнярки. Та остання так «премудрено» з ним 
заговорила, що княжич застидався і одразу замовк. Якось сам пе-
ребрався через ріку й повернувся до Києва. Мудра й гарна дівчина 
запала йому в серце. А коли настав час, послав Ігор Олега по Оль-
гу й обвінчався з нею19. 

У цьому сюжеті щонайтісніше поєдналися мотиви народно-
го епосу з біблійною екзегезою. У народній поезії князівські лови 
завжди символізують весілля. А в  колядках про дівчину-переві-
зничку зустріч з нею героя передбачає матримоніальні заміри20. За 
спостереженнями О. О. Потебні, суттєвою рисою слов’янської мен-
тальності була віра в  більшу божественність нареченої і  дівчини/
жінки взагалі, ніж чоловіка21. Порівняно з більш ранніми версіями 
Житія княгині Ольги версія Степенної книги містить оригінальний 
епізод — загроза для дівочої цнотливості юної Ольги з боку князя, її 
майбутнього чоловіка, що виникла на річці в човні й була подолана 
її мудрістю. Цей «перший прояв, благий і гідний подиву, розсудли-
вої цнотливості блаженної Ольги, котра ще не пізнала Бога і запо-
відей його не чула, але такої премудрості і чистоти дотримання на-
була від Бога», постає як притча, що пояснює ідею єдності Цноти 
і  Мудрості22. Цнотлива вдача, відвага, розум і  краса стали визна-
чальними, для середньовічних книжників, рисами святої. 

книги царского родословия // Исторические источники и литературные памят-
ники XVI–ХХ вв. Развитие традиций. Новосибирск, 2004. С. 3–36.

19  Книга Степенная Царского родословия // ПСРЛ. Т. ХХІ. Ч. 1. Санкт-
Петербург, 1908. С. 7–8.

20  Грушевський М. С. Історія української літератури : в 6 т., 9 кн. Київ, 1993. 
Т. 1. С. 251.

21  Потебня А. А. Переправа через воду как представление брака // Потеб-
ня А. А. Слово и миф. Москва, 1989. С. 353–356.

22  Плюханова М. Сюжеты и символы Московского царства. С. 224.



66	 Розділ 2 Корінь і крона	 67

Укладачами ініційованого митрополитом Макарієм корпусу 
агіографічних текстів були у своїй переважній більшості уроджен-
ці російської Півночі. До складу Степенної книги увійшло допо-
внене й перероблене стараннями священника кремлівського Бла-
говіщенського собору в  Москві  — Сильвестра (помер до 1577  р.) 
проложне Житіє княгині Ольги. Уродженець Новгорода Вели-
кого пов’язував походження Ольги із його пригородом Псковом: 
«Ольгу произведе Плесковская страна, иже от области царствия 
Русския земли, от веси нарицаемой Выбутской, близ прѣделъ 
нѣмецкія… от языка Варяжска»23. Місцевий патріотизм і тендецій-
ність цих книжників-історіографів визначали селективну методи-
ку добору відповідних матеріалів24. Освячені ухвалами церковних 
Соборів 1547 і 1551 років ці тексти набували безсумнівного авто-
ритету серед віруючих. Призначені для щоденного читання вони 
справили визначальний вплив на формування конфесійної куль-
тури й  історичної свідомості не  одного покоління православних 
слов’ян.

Житіє княгині Ольги є  своєрідним урочистим вступом до 
Степенної книги, що відбиває тогочасні ідеологічні уявлення про 
джерела і  значущість царственної влади, її споконвічну закорі-
неність на Русі-Росії. «Псковське» походження київської княгині 
Ольги мало засвідчитити вищість російської Півночі над київ-
ським Півднем. 

Псковська «прописка» княгині Ольги, що закріпилася в пам’ят
никах російської книжності середини XVI–XVII століть відто-
ді стала незаперечним історіографічним фактом. Ця думка була 
успадкована і в радянській історичній науці. Підтримуючи версію 
її псковського походження, остання з  особливою педантичністю 
і завзятістю заперечувала її варязьке родове коріння, що на той час 
було своєрідним ритуалом. Навіть така авторитетна дослідниця 

23  Мені не вдалося ознайомится з оригіналом цього тексту, що входить до 
складу рукописного збірника кінця ХVІ століття (так звана збірка Погодіна, 
№ 744 Російської національної біліотеки в Санкт-Петербурзі).

24  Про псковські тенденції в агіографічних пам’ятках про княгиню Ольгу 
див.: Гриценко З. А. Агиографические произведения о княгине Ольге // Литера-
тура Древней Руси : сб. науч. трудов. Москва, 1981. С. 41–46; Охотникова В. И. 
Пути развития псковской агиографии // Псков в российской и европейской 
истории : междунар. науч. конф. : в 2 т. Т. 2. Москва, 2003. С. 314–322.

давньоскандинавської історії та літератури як О.  О.  Ридзевська 
була дуже обережною у своїх роздумах над питанням про етнічне 
походження Ольги. Визнаючи правдоподібним пояснення імені 
«Ольга» зі скандинавського «Helga», як і  Олег із «Helgi» дослід-
ниця стверджувала, що в цьому відбився «лише якийсь прийшлий 
скандинавський елемент у  походженні або в  особистих зв’язках 
Ольги. Вважати її норманкою немає підстав; Псков, звідки виво-
дить її літопис,  — принаймні, не  з  тих давньоруських центрів, де 
можна припускати особливо жваве спілкування з  норманами»25. 
Ґрунтуючись на свідченнях сумнівного за своїм походженням 	
Йоакимівського літопису В. М. Татищева26, радянські науковці 
охоче позиціонували Ольгу донькою ізборкого князя ІХ століття 
з роду легендарного Гостомисла.

Псковська версія походження княгині Ольги викликала, зрозу
міло, справедливі (не надумані) сумніви й раніше. Книжні легенди 
про «приведення» Олегом Ольги Ігорю за дружину, М. Г. Халан-
ський співставляв із розповіддю Саксона Граматика про весільну 
подорож Гельги Норвезького за Гельгою, дочкою данського короля 
Фрото. Літературний тип Ольги рідниться, на його думку, з жіно-
чими героїчними образами німецького епосу, зокрема з  образом 
Кримхільди й Гельхи Нібелунгів.

Ототожнюючи Пьсков/Плѣсковъ давньоруських літописів з на-
звою давньої болгарської столиці Плиски, Д. І. Іловайський об-
ґрунтував гіпотезу про походження княгині Ольги з болгарського 
царського роду, хрещеної в себе на батьківщині під іменем Олени27. 
Це припущення несподівано знайшло документальне підтвер-
дження. Виявлений у  80-х роках ХІХ століття архимандритом, 
намісником Троїцької лаври Леонідом (Кавеліним) у  рукописно-
му зібранні графа О. С. Уварова Новий Владимирський літописець 

25  Рыдзевская Е. А. К вопросу об устных преданиях в составе древнейшей 
русской летописи // Рыдзевская Е. А. Древняя Русь и Скандинавия. ІХ–ХІV вв. 
(Материалы и исследования). Москва, 1978. С. 195.

26  Див.: Татищев В. И. История Российская. Т. 1. Москва ; Ленінград, 1962. 
С. 111. Як і належить майбутній володарці «усія Русі» носила вона раніше, ствер-
джує історіограф, слов’янське ім’я Прикраса аж доки Олег не «перехрестив» її на 
Ольгу.

27  Иловайский Д. И. Вероятное происхождение Ольги // Иловайский Д. И. 
Исторические сочинения. Москва. Т. 2. 1886. С. 32–51.



68	 Розділ 2 Корінь і крона	 69

містив, як з’сувалося, пряму звістку про те, що Олег знайшов дру-
жину для Ігоря в Болгарській землі: «в Болгарѣх поять же за него 
княжну, именем Ольгу»28. Написання цього літописного твору 
церковний історик відносив до другої половини XV  століття. На 
його думку, болгарське слово Плъсков було замінено в ХIV столітті 
переписувачем Лаврентіївського літописного списку на Псковъ. 

Новий (Короткий) Владимирський літописець у середині мину-
лого століття було опубліковано М. М. Тихомировим29. За своїми 
палеографічними особливостями ця літературна пам’ятка, вмоти-
вовував вчений, виказує пізніший час свого створення і може бути 
віднесена до другої половини XVI століття. Ця обставина, однак, 
не ставить під сумнів, на думку Рум’яни Павлової30, достовірність 
повідомлення цього джерела про болгарське походження княгині 
Ольги.

Таку точку зору обґрунтовував у  30-х роках минулого століт-
тя відомий болгарський письменник, учений-бібліограф Стіліян 
Чилінгіров. Він вважав, що Ольга (Олена) була онукою болгар-
ського царя Бориса  I. Інакше кажучи, вона доводилася небогою 
честолюбному й амбітному болгарському володарю, покровителю 
наук і культури — царю Симеону (893–927)31, тобто була дочкою 
його сестри Анни, виданої заміж за знатного болгарського бояри-
на Сондока (Сурдіка)32. Звідки Стіліян Чилінгіров почерпнув цю 
інформацію залишається загадкою. 

28  Архимандрит Леонид. Откуда родом была св. великая княжна русская 
Ольга? // Русская Старина. 1888. Т. 59 (июль-сентябрь), № 7. С. 217.

29  Див.: Тихомиров М. Н. Малоизвестные летописные памятники // Истори-
ческий архив. Москва, 1951. Т. VII. С. 207–211.

30  Павлова Р. Нов Владимирски летописец // Язик и литература. София, 
1980, № 5. С. 8–11.

31  Симеон, який виріс у Візантії і якого візантійці вважали наполовину греком, 
прагнув імператорської корони. Його зухвалі домагання не обмежувалися титу-
лом василевса Болгарії, він вимагав статусу «імператора римлян», неважливо з до-
даванням до титулу «і болгар» або без нього. Незважаючи на сильний тиск з його 
боку, Візантія не визнала його домагань. Однак у 927 році візантійський уряд був 
змушений піти на поступки і передати з рукою візантійської принцеси титул ва-
силевса Болгарії Петру — згідливішому синові Симеона (Ширше див.: Острогор-
ский Г. А. Византийский император и иерархическое мироустройство // Русско-
византийский вестник : науч. журн. Санкт-Петербург. 2018, № 1. С. 19–20).

32  Чилингиров С. Каквое дал българины на другите народы. София, 1941. С. 28.

Тим часом спопуляризована ним генеалогія київської княги-
ні досі є  непохитним надбанням болгарської історіографії. На-
приклад, Тодор Сабев переконаний у  тому, що батьківщиною 
княгині Ольги була Пліска. На його думку, «у первісному тексті 
Повісті временних літ, що не  зберігся до наших днів, стояла на-
зва Пльсков, яка означала болгарську столицю Пліску. Вживання 
назви Псков у джерелах ХІV ст. цілком зрозуміло: тоді стародав-
ньої Пліски вже не було, через що вона була замінена книжником-
патріотом назвою Пскова, заснованого святою Ольгою на згадку 
про її рідне місто»33. Слідом за С. Чилінгіровим дослідник дово-
див, що княгиня Ольга виховувалася при дворі болгарського царя 
Симеона Великого. Вона, на думку останнього, вже була до свого 
шлюбу з  київським князем Ігорем християнкою і,  опинившись 
у Києві, сприяла поширенню християнства на Русі. 

Болгарську версію походження княгині Ольги свого часу під-
тримував М. М. Тихомиров, який стверджував, що «з точки зору 
історичної достовірності приведення дружини Ігорю з  болгар-
ського міста Пліскови зрозуміліше, ніж поява Ольги зі Пскова, 
про який більше нічого не  відомо в  Х столітті»34. Виправданням 
болгарських воєн Святослава Ігоровича й правомірності його пре-
тензій на «болгарську спадщину» служило, на думку сучасного 
російського дослідника А. Л. Нікітіна, походження його матері — 
княгині Ольги з  болгарської Пліски. У  ній він бачить «якщо 
не  племінницю царя Симеона, то, безумовно, представницю біч-
ної гілки його роду»35. Натомість, для А. Ю. Карпова  — автора 
узагальнювальної монографії про княгиню Ольгу в  популярній 
книжкової серії «Жизнь замечательных людей», псковська версія 
її походження залишається безсумнівною36. Автору ж цих рядків, 
що не  раз переймався питанням чи була свята рівноапостольна 

33  Сабев Тодор. Болгарский вклад в церковно-культурный расцвет Киевской 
Руси // Тысячелетие крещения Руси : материалы междунар. церковно-истори-
ческой конф. (Киев, 21–28 июля 1986 года). Москва, 1988. С. 75.

34  Тихомиров М. Н. Исторические связи русского народа с южными славяна-
ми с древнейших времен до половины ХVІІ в. // Славянский сборник. Москва, 
1947. С. 139.

35  Никитин А. Л. Основания русской истории: Мифологемы и  факты. Мос
ква, 2001. С. 232–233.

36  Карпов А. Ю. Княгиня Ольга. Москва, 2009. С. 16. 



70	 Розділ 2 Корінь і крона	 71

княгиня Ольга уродженкою 
Пскова37, така точка зору 
й  дотепер видається небездо
ганною.

Такою ж небездоганною вва-
жаю спробу локалізації бать-
ківщини Ольги в  Плісненську 
на Прикарпатті38. Неуперед-
жений джерелознавчий ана-
ліз наявних писемних джерел 
і  сучасний стан знань з  історії 
Східної Європи кінця ІХ — по-
чатку Х століття не  залишає 
сумнівів у  тому, що коріння 
Ольжиного роду губиться в се-
редовищі відважних варязь-
ких рицарів, які становили 
оточення київського княж-
двору Віщого Олега. Недарма 
ще наприкінці ХІХ століття 
професор Київської духовної 
академії і  добрий знавець ки-
єво-руських старожитностей 
І. Г. Малишевський наполегли-

во вмотивовував, що Ольга походила, «без сумніву, з вельможного 
роду, і напевне — з роду князівського… вельможність тієї варязької 
сім’ї, слід було розуміти так, що вона наближалася до титулу кня-
зівського роду»39. Більшість дослідників відносять дату народжен-
ня дівчинки на ймення Хельга  — майбутньої київської княгині 
Ольги до кінця IX століття. 

37  Рычка В. М. Была ли святая равноапостольная княгиня Ольга урожен-
кой Пскова? (Историографический этюд) // Псков в российской и европейской 
истории : междунар. науч. конф. : в 2 т. Т. 2. Москва, 2003. С. 118–123; Ричка В. 
Княгиня Ольга. Київ, 2004. С. 49–60.

38  Див.: Мицько І. Плісненськ — батьківщина княгині Ольги // Ольжині чи-
тання. Конференція. Плісненськ, 10 жовтня 2005 року. С. 61–75.

39  Малышевский И. Происхождение русской великой княгини Ольги св. // 
Киевская старина. Т. ХХVІ (июль). 1889. С. 26–27.

Дотримуючися версії Про-
ложного житія Г. Г. Літаврін 
впевнено називає 894 рік40. 
Б.  О. Рибаков вважав, що 
вона народилася між 923–
927  роками, заперечуючи при 
тому «приведення» її Ігореві 
903 року41. Справді, якщо взяти 
до уваги ту обставину, що Ігор 
(Інгвар) народився 879  року, 
то на час одруження у 903 році 
йому було  б 24–25  років. Оль-
зі ж, якби вона народилася 
894  року, мало  б виповнитися 
лише 9  років. Утім, така різ-
ниця у  віці нареченого й  наре-
ченої не  повинна бентежити. 
У період середньовіччя шлюби 
укладалися рано. Дитину-на-
речену брали в  сім’ю майбут-
нього чоловіка, де вона вихо-
вувалась і підростала протягом 
5–7  років. Подібна доля, оче-
видно, спіткала й Ольгу. За цей 
час мерехтлива синь її очей втратить свою первозданну чистоту, а 
дитяче янгольське личико стане обличчям дорослої дівчини. 

Матримоніальний союз Ольги з Ігорем42, гадаю, був зумовлений 
політичною, кажучи сучасною мовою, доцільністю. Невиключено, 

40  Литаврин Г. Г. О датировке посольства княгини Ольги в Константинополь 
// История СССР, 1981. № 5. С. 177.

41  Рыбаков Б. А. Киевская Русь и  русские княжества ХІІ–ХІІІ вв. Москва, 
1982. 

42  Роль чоловіка княгині Ольги й  батька Святослава Ю. В. Коновалов від-
водить Володиславу, згадано в  угоді 944 року Русі з  Греками (Див.: Конова-
лов Ю. В. Русский княжеский дом в середине Х в. // Историческая генеалогия. 
Москва, 1994. Вып. 4. С. 86–91). Проте, здійснена ним спроба такого ототожнен-
ня зустріла справедливе заперечення у  науці (Див.: Белецкий С. В. Кто такой 
Володислав договора 944 г.? // Норна у  источника Судьбы : сб. статей в  честь 
Е. А. Мельниковой. Москва, 2001. С. 16–23.).

Княгиня. 
Реконструкція вбрання та прикрас 
Наталії Жиліної.  
Малюнок Олега Федорова

Князь. 
Реконструкція вбрання та прикрас 

Наталії Жиліної.  
Малюнок Олега Федорова 



72	 Розділ 2 Корінь і крона	 73

що Ольга перебувала в тісному спорідненні з Олегом, а може на-
віть була його дочкою, на що вказує пам’ятка ростовського літопи-
сання ХV століття — так званий Типографський літопис:

В лѣто 6411 (903). Игореви же възрастъшю, и хожааше по Олзѣ 
и слоушааше его. И приведоша ему жену от Плескова, именем Ол-
гоу. Нѣцьи же глаголють, яко Олгова дчи бѣ Олга43. 

Визнати, на думку В. Л. Комаровича, Ольгу донькою Олега 
не заважає хронологія — «хрестившись у похилому віці 955 року, 
Ольга цілком годиться в  доньки Олегові, який у  911 році уклав 
мирну угоду з  греками»44. Пов’язавши Ігоря сімейно-матримо
ніальними узами, Олег забезпечував собі стабільне становище на 
владному київському Олімпі. Можливо, цим і пояснюється довго-
тривала (навіть із поправкою на недолугість літописної хроноло-
гії) опіка Олега над Ігорем. Погоджуючись із думкою Г. Г. Літаврі-
на, про те, що Ольга народилася 894 року, слід визнати, що місцем 
її народження був, швидше за все, Київ. На приналежність цієї 
пари премудрих і  хитрих князів до спільного роду вказує звіст-
ка, що міститься у  пізніших писемних джерелах про те, що Олег 
передав Ользі своє ім’я «з любові до неї». Можливо, що в цих по-
таємних словах прихована символічна передача Віщим Олегом 
його власних магічних властивостей та владних повноважень: 
«посередницька чи батьківська, але роль Олега у долі Ольги, а че-
рез неї — усієї Русі — значна надзвичайно. Якщо Олег — посеред-
ник, то саме він забезпечує спроможність київського нареченого… 
Якщо роль Олега батьківська, то саме від нього (старого царя) 
успадковується, згідно з  фольклорним каноном, магічна влада 
у  наступному князюванні, яке, своєю чергою, впритул підводить 
нас до хрещення Ольги, тобто християнізації Русі»45. 

Роль помічника Ольги у  справі християнізації Київської Русі 
відводять Олегові західнослов’янські літературні пам’ятки. Їхні 

43  Типографская летопись // ПСРЛ. Т. XXIV. Москва, 2000. С. 9.
44  Комарович В. Л. Культ рода и земли в княжеской среде XI–XIII вв. // Тру-

ды отдела древнерусской литературы Института русской литературы АН СССР. 
Москва ; Ленінград, 1960. Т. XVI. С. 91.

45  Виролайнен М. Н. Загадки княгини Ольги (Исторические предания об 
Олеге и Ольге в мифологическом контексте) // Русское подвижничество / сост. 
Т. Б. Князевская. Москва, 1996. С. 67–68.

звістки, що заховалися в  ворчому доробку низки західнослов’ян
ських учених XVI–XVIII століть (Я. А. Коменського, Т. Пешни, 
Я.  Стржедовського) ґрунтуються на «невідомих» нам джерелах 
про якогось руського князя Олега, що опинився в  першій поло-
вині Х століття в  Моравії. Цей Олег буцімто «утік у  моравські 
землі, рятуючись від підступів київського князя Ігоря. Тут він був 
обраний королем, після того як Моравія відпала від Чехії з огля-
ду на вбивство князем Болеславом його брата Вацлава в 939 році. 
У  40-х роках Олег вів наполегливу, але безуспішну боротьбу 
з угорцями, які вторглися тим часом у Моравію. Боротьба завер-
шилася повним розгромом сил Олега й  захопленням угорцями 
всієї Моравії. Після цього моравський правитель перебрався до 
Польщі, а звідти повернувся на Русь, де був з пошаною прийнятий 
Ольгою. Будучи християнином, Олег Моравський переконав Оль-
гу хреститися і  сприяв поширенню на Русі християнства»46. Ця 
оповідка про Олега Моравського, справедливо названа О.  В.  На-
заренком «генеалогічним курйозом»47, є  продуктом слов’яно
фільської творчості раннього Нового часу.

У дослідників віддавна викликає подив дата пізнього, з  огля-
ду на динаміку плину сімейного життя доби середньовіччя, наро-
дження (у 942 році) сина Ігоря й Ольги — Святослава. Виходить, 
що на цей час його матері відповідно виповнилося вже 48, а бать-
кові — близько 60 років. Г. В. Вернадський спробував було свого 
часу обґрунтувати гіпотезу, згідно якої в Ігоря й Ольги Святослав 
був не єдиним сином. Гаданого первістка князівського подружжя 
він ототожнював з Халгу — «королем Русі», згадуваного в так зва-
ному Листі хозарського гебрея Х століття48. У цьому джерелі, на-
писаному на івриті, оповідається про русько-хозарський конфлікт, 
спровокований візантійським імператором Романом І  Лакапіном 
(920–944 рр.). Близько 932 року останній надіслав дорогі дарунки 

46  Див. Королев А. С. Моравский фактор во внешней политике Киевской 
Руси в Х веке // Славяне и их соседи. Межславянские взаимоотношения и связи : 
сб. тезисов. Москва, 1999. С. 75–76.

47  Критику «джерельних матеріалів», що містять історію моравського Олега 
детальніше див.: Назаренко А. В. Древняя Русь на международных путях: Меж-
дисциплинарные очерки культурных, торговых, политических связей IX–XII вв. 
Москва, 2001. С. 369.

48  Вернандский Г. В. Киевская Русь. Тверь ; Москва, 1996. С. 41.



74	 Розділ 2 Корінь і крона	 75

Халгу/Хелгу (у слов’ян це ім’я вимовлялося як Олег) і тим самим 
спонукав його вчинити збройний напад на хозарське місто Сам-
крец на східному березі Керченської затоки. У 909–910 рр. Русь зі 
згоди Хозарії здійснила масштабний набіг на мусульманські міста 
південно-західного побережжя Каспійського моря. Повертаючись 
на вщент загружених богатою здобиччю судах до дому, руси, не-
зважаючи на віддану кагану частину трофеїв, були віроломно ата-
ковані його гвардією і зазнали великих втрат.

Не увінчався успіхом і похід русів на Самкрец. Хозарському на-
міснику на ймення Песах вдалося виграти чотирьохмісячну війну 
з  Хелгу/Олегом. Він домігся від останнього відшкодування тієї 
здобичі, яку руси встигли награбувати, і спонукав їх вчинити напад 
на Візантію. Проте й ця кампанія завершилася повною невдачою. 
Впродовж червня — вересня 941 року Хелгу/Олег зазнав поразки 
у  двох морських боях. Соромлячись повертатися до дому він, як 
сповіщають арабські джерела, організував похід на Азербайджан, 
де окуповав місто Берда’а, яке знаходилося на березі річки Кури, 
на вірмено-грузинському прикордонні. Тут він і  знайшов свою 
смерть, потрапивши зі своїми дружинниками в засідку мусульман. 
У Листі хозарського єврея про Олега сказано, що він «відправився 
морем в Персію. Там він і все його військо загинули»49. 

Історики доклали чимало зусиль аби ідентифікувати цю загад-
кову постать ранньої історії Київської Русі. Одні дослідники на-
зивали його, як уже зазначалося, старшим сином Ігоря й  Ольги, 
посадовленим на княжіння в  Тмуторокані, або незалежним від 
київського княжого дому володарем Приазовсько-Тмуторокан-
ської Русі50. Інші, долаючи спротив літописної хронології й  істо
ріографічної традиції, ототожнювали його з  Олегом Віщим51. 

49  Цит. за виданням: Голб Н., Прицак О. Хазаро-еврейские документы Х века 
/ науч. ред., послесл. и  коммент. В. Я. Петрухина. Москва ; Иерусалим, 1997. 
С. 117–119.

50  Пархоменко В. О. Олег та Ігор (До питання про їх взаємовідносини) // За-
писки Історично-філологічного відділу ВУАН. Київ, 1923. Кн. ІV. С. 145–147.

51  Див.: Цукерман К. Русь, Византия и Хазария в середине Х века: проблемы 
хронологии // Греческий и славянский мир в средние века и раннее новое вре-
мя : сб. стат. к  70-летию Г. Г. Литаврина. Москва, 1996. С. 68–80; Zuckerman C. 
Of the date of the Khazars’ conversijn to Judaism and the chronology of the kings of 
the Rus Oleg and Igor. A Study of the Anonymos Khazar Letter from the Genizah of 
Cairo // Revue des études byzantines. Paris, 1995. Vol. 53. P. 239–242; Цукерман К. 

Більш правдоподібною видається мені версія, запропонована 
В. Я. Петрухіним, який вважає Хелгу/Олега з гебрейського доку-
мента (за місцем зберігання він ще називається Кембріджським) 
чернігівським контрагентом київського князя Ігоря в його поході 
941 року на Греків52. За своїм політичним значенням Чернігів був 
другим після Києва містом середньовічної Русі. Отож було б зруч-
но допустити, що первісток Ігоря й Ольги був чернігівським кня-
зем. Імовірно, під час походу 941 року він не зміг прорватися разом 
з Ігорем у Фракію, де руський флот почувався відносно безпечно. 
Відрізаний із суші й моря візантійськими військами він мав мож-
ливість рухатися з рештками вцілілої флотилії тільки вздовж схід-
ного берега Чорного моря. Після зимівлі в хозарських володіннях 
він, шукаючи багатої здобичі та ще безпечних шляхів для повер-
нення на Русь, вторгнувся в Закавказзя, де і знайшов свою смерть. 

Тим часом щойно звите родаками Ігоря й  Ольги сімейне гніз-
до на київських кручах ще залишалося загубленим серед сти-
хії слов’янського світу островом або сказати б, pied  — а terre для 
територіально-політичного розвитку Київської держави. Упо-
рядник Повісті временних літ на початку XII століття зробив 
спробу укласти своєрідну карту-реєстр східнослов’янських ще 
не підвладних Києву «племен»: 

…такоже и ти словене пришедше и сѣдоша по Днѣпру  . и нареко-
шася поляне  . а друзии Древляне зане сѣдоша в  лѣсѣх  . а друзии 
сѣдоша межю Припетью и  Двиною  . и  нарекошася дреговичи  . 
инии сѣдоша на Двинѣ и  нарекошася полочане рѣчьки ради яже 
втечеть въ Двину  . имянемъ Полота  . от сея прозвалася полоча-
не  . словѣни же сѣдоша около езера Илмеря  . и  прозвашася сво-
имъ именемъ… а друзии сѣдоша по Деснѣ  . и по Сулѣ и нарекоша 
Сѣверъ53.

Про дату навернення хозар до іудаїзму й хронологію князювання Олега та Ігоря 
// Ruthenica: Щорічник середньовічної історії та археології Східної Європи. Т. ІІ. 
Київ, 2003. С. 52–58.

52  Петрухин В. Я. Князь Олег, Хелгу Кембриджского документа и  русский 
княжеский род // Древнейшие государства Восточной Европы. 1998 г. Москва, 
2000. С. 222–229.

53  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 6. Далі літописець доповнив 
цю картину розповіддю про походження й межі розселення радимичів, в’ятичів, 
хорватів, дулібів, уличів і тиверців (Там само. Стб. 12–13).



76	 Розділ 2 Корінь і крона	 77

Не станемо вдаватися в  давні суперечки про те, наскільки по-
вною і  точною є  ця історико-географічна замальовка. Погодимося 
з думкою О. П. Толочка, який, відзначаючи у створеній літописцем 
панорамі розселення слов’янських племен вплив старозавітного 
сюжету розподілу обітованої землі між колінами Ізраїлю, дійшов 
висновку про те, що «етнографічна карта» Повісті временних літ 
безсумнівно відображає відповідну часу її створенняння картину ет-
нографічного різноманіття Східної Європи: «Радимичі, вятичі, кри-
вичі — це не древні “племена” епохи міграції та “віднайдення бать-
ківщини”, про які залишилися лише спогади, а реальні етнографічні 
групи давньоруського населення. Літописець тільки тому й знав їх 
численні назви і з легкістю вказував їхнє місце на “карті”, що то була 
повсякденна реальність. Але враження, яке він хотів справити на 
своїх читачів, мало полягати у протилежному: “племена” суть пер-
сонажі стародавньої історії, які в ній назавжди і залишилися»54. Під-
порядкування цих «племен» владі київського центру стало життєво 
важливим завданням для Олега та його оточення. 

Описуючи їхню енергійну діяльність, спрямовану на ліквідацію 
самостійності навколишніх східнослов’янських «племен», літопи-
сець поділив свою розповідь на три річні статті. Під 883 роком він 
повідомляє про військовий похід Олега на древлян: «Поча Олегъ 
воевати Деревляны и  примучи вои имаша на них дань по чернѣ 
кунѣ»55. Ареал розселення древлян за археологічними даними 
охоплював поліські райони сучасної Київщини, Житомирщини —
частково Рівненщини. Демонструючи свою начитаність, книжник-
християнин засуджує язичницькі звичаї та побут цих поліщуків. 
На відміну від мудрих і  «смисленних» полян (тобто киян), він 
у такий спосіб зображує древлян: 

…живяху звѣриньскимъ образом . жиоуще скотьски . убиваху другъ 
друга, . ядяху вся нечисто . и брака у них не бываше . но умыкиваху 
оу воды дѣвиця… живяху в лѣсѣ якоже и всякии звѣрь  . ядуще все 
нечисто и срамословье в них предъ отьци . и пред снохами . и браци 

54  Толочко А. Очерки начальной руси. С. 78–79. Порівн.: Данилевский И. Н. 
Восточнославянские «племенные союзы»: реальность или летописная легенда? 
// Книга картины земли : сб. стат. в  честь Ирины Геннадиевны Коноваловой. 
Москва, 2014. С. 66–75.

55  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 24.

не бываху въ них . и игрища межю селы . схожахуся . на игрища на 
плясанье  . и  на вся бѣсовьская игрища  . и  ту умыкаху жены собі  . 
с неюже кто съвѣщашеся . имяху же по двѣ и по три жены . и аще кто 
оумряше творяху тризну над ним  . и по сем творяху кладу велику 
и възложахуть и на кладу мертвеца . сожьжаху . и посемь собравше 
кости . вложаху в судину малу . и поставяху на путех56. 

У цій яскравій літописній замальовці дослідники знаходять чи-
мало літературних паралелей, запозичених із візантійських хро-
нік — Малали й Амартола, а також біблійних книг. Наприклад, свого 
часу В. М. Перетц справедливо зауважував, що літописець, «опові-
даючи про своїх сусідів деревлян, з якими поляне вели за його дідів 
боротьбу, — заплямував їх память, вживши непохвальної характе-
ристики, що він запозичив її з Біблії… Що ж торкається “умикиван-
ня дівчат”  — в  книзі Суддів (XXI розділ) маємо таке оповідання: 	
Ізраїльтяни заприсяглися, що не дадуть своїх дочок синам Веніами-
на. Після спроби дістати жінок в Іависі Галаадськім, сини Веніамина 
знов удаються до старішин, котрі так відповідають, даючи їм пора-
ду: мы не възможем дати имъ женъ от дщерии нашихъ, яко кляхом-
ся сынове израилеви глаголюще: “проклять дая жену Вениамину”. 
И рекоша: “се праздникъ Господеви въ Силомѣ от днии въ день, иже 
есть от сѣвера изъ Вефилю, на въстокъ сонцю, въ пути въсходящего 
от Вефиля въ Сухемъ и  от уга Левоны”. И  заповѣдаша сыномъ 
Вениаминемъ глаголюще: “идѣте и присѣдите въ виноградѣх и смо-
трите, аще изведут дщери живущих въ Силомѣ плясатъ въ ликы, 
да изидете изъ винограда и въсхытить мужь жену собѣ от дщерий 
Силомль, да отидете на землю Вениаминю, и егда придут отци их 
или братія прѣтъ к вамъ и рече[те] имъ: “помилуйте я, яко нѣс[ть] 
мужь поялъ жены своея въ полонъ, яко вы нѣсте дали имъ, яко 
не съгрѣшисте. И створиша так[о] и пояша жены по числу ихъ от 
пляшющих, яже унесоша и отидоша” (рук. Гос. П. Б. О, I, № 2, к. 60, 
відв. л. 61). Цього епізода кн. Суддів літописець міг мати на увазі, 
коли складав своє оповідання про деревлян, що жили проти полян 
“звѣринськимъ образом”»57. 

56  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 13–14.
57  Перетц В. До питання про літературні джерела давнього українського лі-

топису // Збірник Історично-філологічного відділу УАН. Ювілейний збірник на 
пошану акад. М. С. Грушевського. Київ, 1928. № 76. Ч. II. С. 215–219. 



78	 Розділ 2 Корінь і крона	 79

Усупереч тенденційній оцінці древлян як відсталого народу 
в історичній ретроспективі вони постають войовничим і свободо-
любним народом. Літописець мимоволі зізнається, що після смер-
ті Кия і його братів поляни були скривджені древлянами. Це по-
відомлення писемного джерела підтверджується археологічними 
даними, які фіксують наявність древлянських старожитностей 
VІІІ–ІХ століть на території сучасного Києва. Древлянам вдало-
ся зберегти свою автономію і в часи володарювання хозарів, потіс-
нившись з берегів середньої течії Дніпра в Полісся58. Однак, як по-
бачимо далі, вони не збиралися відмовлятися від своїх претензій 
на Київське Подніпров’я аж до середини Х століття. 

Переможний, як стверджує укладач Повісті временних літ, вій-
ськовий похід на древлян забезпечив Олегові свободу дій в інших, 
більш віддалених від київського центру регіонах. Тому, мабуть, 
літописець вважав доречним уже наступного року «відправити» 
Олега на іншу війну для завоювання Дніпровського Лівобережжя 
та підкорення сіверян:

58  Див.: Пархоменко В. А. У истоков русской государственности (VІІІ–ІХ вв.). 
Ленинград, 1924. С. 45–46; 48. Вважаючи полян вихідцями з хозарського При
азов’я, дослідник відводив древлянам провідну роль у складанні давньоруської 
державності.

Иде Олегъ на Cѣверяне и  победи Сѣверяны и  възложи на 
нь  дань легъку  . и  не  дастъ имъ Козаромъ дани платити рекъ азъ 
имъ противенъ . а вамъ не чему59.

Приймаючи за чисту монету хронологію Повісті временних 
літ дехто з  археологів усе ще не  полишили безнадійних спроб 
будь-що узгодити її з  виявленими під час розкопок ними арте-
фактами. Ці матеріали підтверджують і доповнюють, на їхню дум-
ку, створену літописцем картину просування київського війська 
вглиб Сіверської землі. Наприклад, А. В. Григор’єв вважає, що 
Олегові вдалося захопити слабо освоєну сіверянами територію 
Чернігівського Подесення. В  результаті кордон між сіверянами 
і  Руссю, що проходив раніше лівим берегом Дніпра, пересунувся 
значно вище по Десні: «Новий кордон, що проіснував все Х сто-
ліття проходив у вигляді вільної, незаселеної смуги між гирлами 
річок Снов і Мени»60. Внаслідок війни Олега з хозарами до скла-
ду Київської держави ввійшла, на думку О. П. Новосельцева, та-
кож область Переяславського Лівобережжя61. Вона була зоною 

59  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 24.
60  Григорьев А. В. Северская земля в VIII — начале ХІ века по археологиче-

ским данным. Тула, 2000. С. 187.
61  Новосельцев А. П. Образование Древнерусского государства и первый его 

правитель // Вопросы истории, 1991. № 2–3. С. 15.

Накладення Олегом данини на древлян. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису.

Накладення Олегом данини на сіверян. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису.



80	 Розділ 2 Корінь і крона	 81

полянської та сіверянської колонізації. Її підпорядкування владі 
київських князів археологічно простежується тільки на схилку 
Х століття.

Олег для київського літописця невтомний воїтель. Ще через 
рік він спрямовує свої озброєні загони далі на північ  — у  басейн 
річки Сож, де мешкали літописні радимичі. Як і  в  попередньому 
випадку, цей похід у  висвітленні літописця представлено як ви-
зволення лівобережних слов’ян від хозарського панування:

Посла къ Радимичемъ . рька камо дань даете . они же рѣша Ко-
заромъ . и рече имъ Олегъ не даите Козаромъ но мнѣ даите .и вда-
ша Ольгови . по щьлягу . яко же и козаромъ даху62.

Сповнений щирої симпатії до Олега, літописець створив зво-
рушливий образ визволителя слов’ян від хозарського «ярма». Тим 
часом воїнські характеристики Олега в давньоруських літописних 
джерелах ледь вгадуються. У билинній трансформації Олега — об-
разі Вольги Всеславича також відсутні подібні характеристики, 
але виявляються якості удатного чи, за визначенням В. Міллера, 
«великого» мисливця, який «влаштовує грандіозні лови разом зі 
своєю дружиною як якийсь промисловець зі своєю артіллю»63. 
Зауважимо, що в  літописі відсутні згадки про воєнний конфлікт 
Олегової Русі з Хозарією. Я б остерігся називати присвоєння ки-
ївським ватажком «хазарської данини» русько-хозарськими війна-
ми, до яких були залучені й інші «політичні сили» Східної Європи 
й Заволжжя — угорці, що діяли на боці хозарів і заволзькі печені-
ги, які не знати чому раптом стали союзниками русів.

Завершуючи опис Олегових «війн», укладач Повісті времен-
них літ під 885 роком підсумовує: «И б обладая Олегъ . Поляны . 
и Деревляны . и Сѣверяны . и Радимичи . а съ Уличи . и Тѣверци 
имяше рать»64. Із них, на думку літописця, і  складалася створена 
Олегом Київська «держава». Віддаючи собі звіт у  тому, що хро-
нологія Олегових війн, утім як і  всього його князювання в  Киє-
ві, є доволі умовною, не будемо ставити під сумнів достовірність 

62  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 24.
63  Миллер В. Очерки русской народной словесности. Былины. Москва, 1897. 

С. 181.
64  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 24.

здійснених Олегом рейдерських атак. Подібні наїзди були звич-
ною для багатьох ранньодержавних утворень середньовічної Єв-
ропи практикою.

Грабунки давали великий зиск від торгівлі їхніми плодами. 
Традиційними товарами збуту були мед, віск хутра й раби, якими 
торгували повсюди. Тогочасні арабські автори засвідчують гранді-
озні масштаби руської торгівлі. Ібн-Хордадбех, наприклад, заува-
жує: «Руси, що належать до народу слов’янського, з  найдалеких 
країв Саклаба їдуть до моря Румського (Чорного. — В. Р) і прода-
ють там хутра бобрів і чорних лисиць, а також мечі»65. Язичниць-
ка Русь була гігантським резервуаром живого товару — рабів для 
християнської торгівлі. Цей промисел для дружинників Київ-
ської Русі епохи правління Олега Віщого й князя Ігоря був голов
ним джерелом збагачення. Арабський автор кінця ІХ  — початку 
Х ст. Ібн Русте (Ібн Даста), розповідаючи про работоргівлю русів 
слов’янськими невільниками на ринках у  Хазрані й  Булгарі, за-
уважує, що з рабами вони поводяться добре і дбають про їх одіж66. 
Інший арабський письменник Ібн-Фадлан, який у 922 році, пере-
буваючи у складі арабського посольства до болгарського царя, ба-
чив і  описав побут русів, які прийшли зі своїм крамом на Волгу, 
з-поміж іншого сповіщає про те, що серед привезених на продажу 
невільників було чимало гарних дівчат67. Невільниці, зазвичай, 
коштували вдвічі дорожче. Як засвідчують матеріали однієї заці-
лілої збірки митних правил (так званий Рафельштетенський мит-
ний статут), укладеної між 902–905 роками, податок з продажу 
на території Баварського Подунав’я рабині становив одну треміс-
су (17 г срібла), тоді як за кожного проданого раба слід було спла-
тити — одну сайгу (8,5 г срібла)68. Податок з продажу рабині вдвічі 

65  Цит. за виданням: Грушевський М. Виїмки з жерел до історії України-Руси: 
до половини ХІ віка // Грушевський М. С. Твори у 50 т.  Т. 6: Серія «Історичні 
студії та розвідки (1895–1900). Львів, 2004 С. 20. Порівн.: Гаркави А. Я. Сказание 
мусульманських писателей о славянах и русских. Санкт-Петербург, 1870. С. 49.

66  Грушевський М. С. Виїмки з жерел до історії України-Руси: до половини 
ХІ віку. С. 52.

67  Грушевський М. С. Виїмки з жерел до історії України-Руси: до половини 
ХІ віку. С. 44. Порівн.: Путешествие Ибн-Фадлана на Волгу / пер. и коммент. 
А. П. Ковалевского. Москва ; Ленинград, 1939.

68  Див.: Назаренко А. В. Немецкие латиноязычные источники IX–XI веков. 
Тексты, перевод, комментарий. Москва, 1993. С. 64–65.



82	 Розділ 2 Корінь і крона	 83

перевищував аналогічний податок за раба і був еквівалентний по-
датку з продажі жеребця й кобили відповідно. Ціни й товари на ві-
зантійських ринках були більш привабливими. 

ЧАРИ ЦАРГОРОДА 
Візантія вабила київських здобичників не  тільки спокусли-

вими прибутками. Для цих невибагливих у  побуті воїв, які вели 
примітивне і  вбоге життя на схилах Дніпра, міська цивілізація, 
яку втілював у  собі Константинополь з  його мурованими пала-
цами, церквами й  монументами, численними базарами й  лавка-
ми, наповненими золототканними тканинами, дорогоцінними 
обладунками та ювелірними виробами, було справжнім дивом. 
М. С. Грушевський свого часу зауважував: «Треба собі уявити чар 
Царгорода, сього “нового Рима” з  його виштукуваними формами 
життя й побуту, з його високою технікою промислу й штуки, буй-
ную, квітчастою амальгамою античних і східних елементів, що для 
слов’янських і  взагалі східноєвропейських народів був не  мень-
ший як чар старого, більш консервативного й  стильового Рима 
для Германців»69. «Навіть для тих людей Заходу, які не мали мож-
ливості споглядати її чудес, Візантія,  — стверджує французький 
історик Жак Ле Гофф,  — була за середньовіччя джерелом майже 
всіх багатств, адже звідти надходили найцінніші товари її власно-
го чи чужоземного походження. Звідти надходили розкішні тка-
нини  — шовк, секрет якого вони вирвали в  Китая в  VІ столітті, 
звідти надходила повноцінна до кінця ХІ століття золота монета, 
звана “безантом”, цей “долар” Середньовіччя. Скільки спокус про-
буджували такі багатства!»70. 

До цього слід додати, що для молодих «варварських» народів 
тогочасного світу Константинополь, або якого шанобливо велича-
ли в середньовічному слов’янському світі — Царгород, виступаю-
чи міфологізованим локусом царської і церковної влади, являвся 

69  Грушевський М. С. Історія України-Руси : в  11 т., 12 кн. Т. 1: До початку 
ХІ віка. С. 429.

70  Ле Гофф Жак. Цивилизация средневекового Запада / пер. с фр.; общ. ред. 
Ю. Л. Бессмертного; послесл. А. Я. Гуревича Москва, 1992. С. 135.

тим епічним центром, навколо якого циклізуються сюжети на 
тему державно-конфесійного облаштування Slavia Orthodoxa71. 
У цьому зв’язку мною вже відзначався претензійний характер лі-
тописних оповідей про подорож легендарного князя Кия до Цар-
города й оружну виправу Русі на чолі з мнимими київськими кня-
зями — Аскольдом і Діром. Для старокиївських книжників подібні 
зв’язки покликані були легітимізувати Русь на міжнародній арені 
тогочасного світу.

Внутрішні мотиви зовнішньополітичних акцій Русі, втім, як 
й  інших, сусідніх з  Візантійською імперією варварських народів, 
обумовлювалися не тільки і не стільки грабіжницькими інтереса-
ми, а були викликані, передусім, ідейними спонуками. Так, у  по-
літиці правителів Першого Болгарського царства (681–1018 рр.) 
визначальною була, як показала Ф. Бадаланова-Покровська, ідея 
завоювання Константинополя, оцаріння в  ньому і  приєднання 
його до свого простору72. Такими ж за своїм ідейним змістом були 
й  наполегливі домагання аварів оволодіти окремими землями 
й  містами Візантії та, зокрема, її столицею. Як свідчить Хроніка 
Георгія Амартола, прийшовши за правління імператора Іраклія до 
Константинополя, «мира просить с лестию авари … злое въ серд-
ци своемь имоуща, къ своимъ сродникомъ послаша вѣсть: скоро 
грядите, се бо Царство Бога у нас есть»73. За повідомленням іншо-
го візантійського автора — Михаїла Сирійця, після того як авари 
захопили разом зі слов’янами в  584 році Константинополь, їхній 
призвідця (каган), одягнувшись у захоплені ним пурпурові імпе-
раторські шати, заявив: «Нехай знає імператор ромеїв, бажає він 
того чи ні, що Імперія належить мені!»74.

71  Чекова Илиана. Художественное время и пространство в летописном пове-
ствовании княгини Ольги в Царьграде // Годишник на Софийския университет 
«Св. Климент Охридски». Факултет по славянски филологиии. Литературозна-
ние, 1993. Т. 86. Кн. 2. С. 13.

72  Бадаланова-Покровская Ф. К. «Основание царства» в  болгарских средне-
вековых представлениях // Механизмы культуры. Москва, 1990. С. 137.

73  Истрин В. М. Книгы временьныя и  образныя Георгия Мниха. Хрони-
ка Георгия Амартола в  древнем славянорусском переводе. Текст, исследование 
и словарь. Т. 1. Петроград, 1920 [Репр. відтвор.: Die Chronik des georgios Hamarto-
los. München, 1972] С. 434.

74  Литаврин Г. Г. Представления «варваров» о  Византии и  византийцах 
в VІ–Х вв. // Византийский временник, 1986. Т. 46. С. 107.



84	 Розділ 2 Корінь і крона	 85

Походи перших руських князів на Царгород, що здійснювали-
ся з  регулярною періодичністю, були продиктовані необхідністю 
вибороти  — чи навіть вирвати визнання Русі в  християнському 
світі, продемонструвати Візантії, мовлячи словами константино-
польського патріарха Фотія, силу своєї руки і, в такий спосіб, слав-
ним іменем вкритися. Такими, гадаю, уявлялися середньовічному 
книжникові внутрішні мотиви, які спонукали Олега вирушити 
в похід на Царгород. За літописною хронологією, ця подія сталася 
на двадцять п’ятому році його правління в  Києві. Під 907 р. По-
вість временних літ сповіщає: 

В лѣто 6415. Иде Олегъ на Грекы  . Игоря оставив Киевѣ  . поя 
же множество Варяг и Словенъ . и Чюдь . и Словене . и Кривичи . 
и Мерю . и Деревляны . и Радимичи . и Поляны . и Сѣверо . и Вя-
тичи . и Хорваты . и Доулѣбы . и Тиверци . яже суть толковины . си 
вси звахуться от Грекъ Великая Скуфь и съ сими со всѣми поиде 
Олегъ на конех и на кораблех . и бѣчисломъ кораблевъ 200075. 

У цьому реєстрі літописець згрупував представників 12-ти пле-
мінних об’єднань. Обліковий склад учасників походу є одним з еле-
ментів літературного обрамлення русько-византийских угод Х сто-
ліття. Подібні доповнення до них відбивають, за справедливим 
зауваженням А. А. Горського, «переважно не реалії епохи, коли ці 
угоди укладалися, а уявлення книжників початку XII  століття»76. 
І справді, важко уявити, щоб Олег зумів згуртувати й озброїти чис-
ленні загони з-поміж віддалених від київського центру кривичів, 
мері, в’ятичів, хорватів і дулібів. Можливо, вони були залучені як 
невеликий допоміжний резерв. Вважається, що тиверці, які разом із 
уличами, за словами літописця, «сѣдяху бо по Днѣстру . присѣдяху 
къ Дунаеви», могли служити перекладачами. 

Вражаючий перелік племен і  явно перебільшена кількість ко-
раблів, що беруть участь у поході, мала, за задумом літописця, на-
дати цій воєнній експедиції належного розмаху. Реальна чисель-
ність війська Олега навряд чи перевершувала кілька сотень людей, 
яким належало подолати «важкий і  многотрудний», за словами 

75  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 29.
76  Горский А. А. Летописный контекст русско-византийских договоров 

и проблема «договора 907 г.» // Ad fontem. У источника. Сборник статей в честь 
С. М. Каштанова. Москва, 2005. С. 152.

Костянтина  Багрянородного, шлях із Києва під стіни Константи-
нополя. У  складеному ним у  948–952 роках творі Про управління 
імперією вміщено його опис. Добре поінформований візантійський 
автор передусім повідомляє про те, що підготовка до плавання по-
чиналася ще взимку, коли у верхів’ях Дніпра піддані русів рубали 
ліс і виготовляли лодії (мононскили). З настанням весни їх відправ-
ляли до Києва, де судна споряджалися для подальшого плавання: 
«Роси ж, купивши ці кадуби і  розламавши свої старі однодеревні 
човни, беруть з них весла і уключини й інший припас, і споряджа-
ють нові»77. В укріпленій київській гавані на річці Почайні вони об-
шивалися дошками, споряджались уключинами, після чого на лоді-
ях приладнували вітрила, щогли і реї. Оснащення кораблів, кожний 
з яких уміщував у себе 40 мужів, закінчувалося наприкінці травня. 

Каравани русів вирушали в плавання з київської гавані в червні 
місяці. Рухаючись річкою Дніпро, вони, за свідченням Костянтина 
Багрянородного, спускаються до Витичева — «укріпленого замку 
русі». Ця стратегічно важлива прикордонна сторожова фортеця 
була оснащена світловою сигналізацією. Здіймаючись на правому 
високому березі Дніпра біля броду через річку, вона контролювала 
пересування степовиків. Тут протягом двох-трьох днів караван че-
кав інші судна, що йдуть на місце збору Дніпровськими притока-
ми. Час плавання від Витичева до Константинополя тривав близь-
ко шести тижнів. 

Подальше просування флотилії русів униз по Дніпру прикри-
вала кіннота, оберігаючи судна від можливого нападу на них пе-
ченігів. Найбільш зручним місцем для засідки були Дніпровські 
пороги, які здіймалися скелястими горбами, що тягнуться на кіль-
ка десятків кілометрів. Порожиста частина Дніпра складалася 
з дев’яти порогів, які донедавна іменувалися: Кодацький, або Кай-
дак, Сурський, Лоханський, Звонецький, або Дзвінець, Ненаси-
тець, або Ревучий, Вовніговський, або Онук, Будильський, Лиш-
ній , Вільний78. Окрім порогів, річку перерізали так звані «забори», 

77  Грушевський М. С. Виїмки з  жерел до історії України-Руси: до половини 
ХІ віку. С. 70. Порівн.: Константин Багрянородный. Об управлении империей 
(Текст. Перевод. Комментарий). С. 46–47.

78  Яворницький Д. І. Дніпрові пороги. Географічно-історичний нарис. Дні-
пропетровськ, 1989. С. 13.



86	 Розділ 2 Корінь і крона	 87

що являли собою виступи кристалічних порід, що перегороджу-
вали русло неповністю. Таких «заборів» було шість. Давньоруські 
писемні джерела не містять докладних відомостей про цю ділян-
ку Дніпровського шляху. Його опис знаходимо у  візантійському 
трактаті «Про управління імперією». Розповідаючи про труднощі 
та способи просування каравану по цій ділянці шляху, Костянтин 
Багрянородний налічує сім найнебезпечніших порогів: «Перш 
за все приходять вони до першого порга, званого Ессупі, що по-
руськи і  по-слов’янськи значить: не  спати. Сей поріг є  вузький, 
як цуканистирій вширки (йдеться про імператорський манеж 
у Константинополі довжина якого становила 70 метрів. — В. Р.); 
посередині нього скелі круті та високі, вистремлені подібно до 
островів. Вода, б’ючись об них і пінячись, спадає звідти ключем, 
чинячи великий гук і  наводячи страх. Тому русь не  відважуєть-
ся плисти посеред нього, але, приставши поблизу, висаджують на 
суходіл людей, інші речі лишають в човнах і тоді, роздягнувшись, 
ногами мацають, щоб не вдаритись на камінь, і так — ті ніс, ті се-
редину, ті кермо пропихають палицями. І  з  такою пильною обе-
режністю між заворотами і берегами ріки переходять той перший 
поріг»79.

Минувши цей перший поріг рeси, свідчить далі Костянтин Ба-
грянородний, забравши інших з  берега відпливають і  приходять 
до другого порога, званого Острів: «і сей подібний до першого, 
тяжкий і  трудний щодо переходу; знову висаджують людей і  пе-
реводять човни, як і попереду». Подібним чином вони переходять 
третій і четвертий пороги. Четвертий поріг, званий по-слов’янськи 
Неясить (Ненаситець) найбільший і  найгрізніший із дніпров-
ських порогів. Його протяжність у  довжину становила понад 
2 кілометри. Він мав 12 лав (рядів скель) і завдяки шаленій течії 
води був єдиним з  усіх порогів, який не  замерзав узимку. Згідно 
з  відомостями Костянтина Багрянородного, біля цього величез-
ного порога всі судна причалюють до берега. На землю спуска-
ються призначені для охорони вибрані люди і займають оборону, 

79  Грушевський М. С. Виїмки з жерел до історії України-Руси: до половини 
ХІ віку. С. 71; Константин Багрянородный. Об управлении империей. С. 46–47. 
Мовна природа наведених Константином назв («по-роски» і «по-слов’янски») 
Дніпровських порогів є окремою джерелознавчою проблемою.

побоюючись нападу печенігів. Решта, забравши із човнів вантаж, 
«ведуть невільників в кайданах суходолом шість миль (9 км!), аж 
доки перейдуть поріг. Тут ті тягнуть, ті на плечах несуть свої од-
нодеревні [човни] й переносять за поріг, і так спускають їх в річку, 
кладуть свої речі і знову відпливають»80. 

Подібні випробування довелося звідати не  тільки експедиції 
Олега, але і  його спадкоємцям на київському престолі  — Ігореві, 
а також княгині Ользі. Можна тільки собі уявити, які почуття ви-
кликало в цих людей видовище неприборканої річкової води, що 
з  гуком, зі швидкістю до чотирьох метрів на секунду, падала на 
пороги. Досягнуши його вершини вона страхітливо надувалася, 
щоб потім з шаленим ревом кинутися пінистими хвилями на ске-
лі і, впавши з п’ятиметрової висоти на дно каньйону, продовжити 
свій біг далі по фарватеру, що вважався в цьому місці найбурхли-
вішою частиною порогів. 

Минувши останній із дніпровських порогів, експедиція досяга-
ла переправи, званої Крарія. Вона ототожнюється дослідниками 
з  відомим за даними вітчизняних джерел бродом біля річки Кіч-
кас. Це було одне з найвужчих місць на Дніпрі. Тут Дніпровський 
шлях перетинався з шляхом, що вів із Києва до Криму, а також до 
Хозарії та Тмуторакані. Це було стратегічно важливе, але й ураз-
ливе для флоту місце в системі комунікацій. 

Після того як купецький караван, минувши пороги і  Кічкась-
кий брід, причалював до острова святого Григорія (Хортиці). Тут 
руси давали собі перепочинок. Біля старезного дуба — дерева бо-
жества громовика Перуна вони приносили в жерту живих півнів, 
ворожачи на щасливу дорогу. Давня індоєвропейська традиція по-
клоніння дубу була відома багатьом народам середньовічної Єв-
ропи81. Він був присвячений богові грому. У  скандинавів він на-
зивався Тором, а у  слов’ян Перуном. Цим божеством присягався 
Олег і  його збройна дружина, укладаючи угоду «миру і  любові» 
з  Греками. Впродовж наступних чотирьох днів флотилія дося-
гала затоки Дніпра й знову зупинялася на відпочинок на острові 

80  Грушевський М. С. Виїмки з жерел до історії України-Руси: до половини 
ХІ віку. С. 70–7; Константин Багрянородный. Об управлении империей. С. 47–49.

81  Див.: Фрэзэр Д. Д. Золотая ветвь: Исследование магии и религии / пер. 
с англ. 2-е изд. Москва, 1986. С. 156–159.



88	 Розділ 2 Корінь і крона	 89

святого Еферія (Березані). Впродовж двох-трьох днів вправні 
руки гребців переоснащували моноксили заздалегідь припасени-
ми для морського плавання вітрилами, реями і щоглами.

Подальший шлях морем був поділений на одноденні переходи. 
Вітрила, вщерть надуті дужим вітром, здавалось ось-ось тріснуть 
від напруги. Натужно скриплять снасті. Зариваючись у страхітли-
ві борозни чорної води і  білої піни, човни русів упенено прокла-
дали собі шлях серед пінистих бурунів. До заходу сонця флотилія 
встигала досягти гирла Дністра. Вночі плавання припинялося і на-
томлені люди сходили на берег відпочити. На землях, підвладних 
Болгарії, руси почувалися спокійно. Вони робили короткі зупинки 
поблизу Констанції, Варни, Созополя і  Месемврія. Саме тут за-
лишалась аж до повернення більша частина торговельних суден 
і більшість гребців і воїв, які супроводжували купецькі каравани. 

Літописець не  вдовольнився простим переказом укладеної 
в Константинополі 2 вересня 911 року Олегом мирної угоди. На її, 
сказати б, полях він виписав серію пригод, що сталися з військом 
Олега. Коли флотилія русів наблизилася до столиці Візантійської 
імперії, ромеї, стверджує він, замкнули великим ланцюгом прохід 
у затоку Золотий Ріг, що відокремлює Константинополь від його 
передмістя Галати для непроханих гостей. У  разі небезпеки вона 

натягувалася між двома вежами біля входу до затоки. Один кі-
нець її кріпився на північному березі Золотого Рогу на вежі Гала-
та, а інший — на вежі Кентінарій, що стояла на південній стороні 
гирла, на мисі Сарайбурну. Загальна довжина ланцюга становила 
700  метрів82. Зауважимо при тому, що жодному ворожому фло-
тові (за винятком турецького) так і  не вдалося прорватися через 
це бонове загородження, що складалося з  дерев’яних колод або 
плотів-поплавків, які утримували її по висоті фарватеру. Охоро-
ну ланцюга забезпечували 10 суден. Військо Олега змушене було 
висадитися на берег на значній відстані від Константинополя 
й після чого «воевати нача и много оубииства сотвори . около гра-
да Грекомъ и разбиша многы полаты . и пожгоша церкви . а ихже 
имахоу плѣнникы . овѣхъ посекаху дроугиа же мучахоу . иныя же 
растреляхоу . а дроугыя в море вметахоу . и ина много зла творя-
хоу Роусь Грекомъ . еликоже ратнии творять»83.

Приписувані літописцем воїнам Олега безчинства, що чинили-
ся ними на околицях Константинополя, є текстуальним повтором 

82  Ланцюг, що зупинив біг кораблів Олега, — мовчазний свідок цієї пригоди, 
частково зберігся до наших днів. Її різної довжини частини експонуються в Ар-
хеологічному й Військовому музеях Стамбула. Див: Иванов С. А. В поисках Кон-
стантинополя. Путеводитель по византийскому Стамбулу и окрестностям. Мос
ква, 2011. С. 199, 569.

83  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 30.

Похід Олега на Візантію. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Олег під мурами Царгороду. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



90	 Розділ 2 Корінь і крона	 91

його  ж оповідання, складеного на основі звісток Хроніки Георгія 
Амартола84 про прихід під стіни візантійської столиці київського 
князя Ігоря в 941 році: 

И почаша воевати Понту до Аръклѣя  . и  до Фафлогоньски 
земли  . и  всю страну Никомидиискую  . поплѣнивше и  Судъ весь 
пожьгоша  . их же емше овѣхъ растинаху  . другия аки странь по-
ставляюще  . и  стрѣляху въ ня  . изымахуть опаки руцѣ съвязы
вахуть  . гвозди желѣзныи посреди главы вбивахуть ихъ  . много 
же святых церквии огнем предаша  . манастырѣ и села пожьгоша  . 
и имѣнья немало от обою страну взяша85.

Співчуваючи «безглуздим мукам», яким руси піддавали по-
лонених греків, Б. О. Рибаков знаходив у  цих описах сліди пев-
них «напівритуальних кривавих побоїщ, які пов’язані з  ім’ям 
норманів»86. Тим чассом ці описи не були натуралістичною зама-
льовкою «очевидця», а наслідком творчої контамінації візантій-
ської хронографії за посередництвом так званого Хронографа по 
великому изложению, що ґрунтується, своєю чергою, на покаяній 
метафориці Книги Йова і  Плачу Єремії87. Літописець надихався 
також текстами з Одкровення Мефодія Патарського та Житія Ва-
силя Нового. Ці твори яскраво забарвлені есхатологічними моти-
вами. Про те, що «тавроскіфи» себто русь, «народ безрозсудний, 
хоробрий, войовничий і могутній» писав у другій половині Х сто-
ліття і візантійський історик Лев Диякон. Напади русі на сусідні 
народи в  есхатологічній свідомості автора актуалізують проро-
цтво Єзекіїля: «Ось я навожу на тебе Гога і Магога, князя Рос»88. 
Біблійне «Рош» візантійці прикладали до різних варварських 
народів, що загрожували імперії, зокрема й  до войовничих русів, 

84  Порівн.: Истрин В. М. Книгы временныя и образныя Георгия Мниха. Хро-
ника Георгия Амартола в древнем славянорусском переводе. Текст, исследо-
вание и словарь. Т. 1. Петроград, 1920 [Репр. відтвор.: Die Chronik des Georgios 
Hamartolos. München, 1972] С. 567.

85  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 44.
86  Рыбаков Б. А. Древняя Русь: Сказания. Былины, Летописи. Москва, 1963. 

С. 178.
87  Добровольский Д. А. Эсхатологические мотивы в самоидентификации 

древнерусских летописцев XI–XII вв. // Вестник РГГУ. Москва, 2008, № 4. С. 23.
88  Лев Диакон. История / пер. Копыленко М. М.; коммент. Сюзюмова М. Я., 

Иванова С. А. Москва, 1988. С. 79. Неспотворений біблійний текст див.: Єз. 39:1.

що  з’явилися вперше під стінами Константинополя в  60-х роках 
IX століття. 

У такий ж есхатологічний контекст вмовтовано літописну роз-
повідь про те, як після тривалої облоги Константинополя воїни 
Олега поставили свої кораблі на колеса й суходолом підійшли на 
загрозливо близьку відстань до Міста: 

И повелѣ Олегъ воемъ своимъ колеса изделати и воставляти на 
колеса корабля . и бывшю покосноу ветру . въспя парусы съ поля . 
и идяше къ граду89. 

Більшості дослідників ранньої історії Київської Русі ця оповідь 
уявлялася якимось далеким відлунням києво-руської «поетич-
ної старовини». На думку А. И. Лященко, в його основу покладе-
но давній народний переказ, імовірно, занесений в скандинавські 
країни з Русі. Це припущення вчений обґрунтовував умінням ва-
рягів і русів перетягувати кораблі волоком: «після розграбування 
околиць столиці князь вирішив підступити до самого міста; для 
цього йому необхідно було протягнути “волоком” по землі кора-
блі вище протягнутих ланцюгів і спустити їх у Золотий Ріг перед 
менш захищеною частиною Царграда. Нічого неймовірного немає 
в тому, що воїни Олега, які направили свої кораблі по суші на за-
хід, підняли на них вітрила, бажаючи скористатися сприятливим 
вітром з  поля»90. Недостатньо забезпечений необхідними для та-
кого зухвалого вчинку інженерно-технічними ресурсами «флот» 
Олега, здається, не був готовий до походу суходолом. Те, що ней
мовірними зусиллями вдалося зробити туркам, які наступали на 
Константинополь в 1453 році, русам було не під силу. 

Сюжет про пересування вітрильних кораблів суходолом, як 
уявляється, старокиївський книжник почерпнув не з усно-поетич-
них джерел, а скроїв, сказати б, із готових літературних лекал. На 
думку І. М. Данилевського, цей мотив міг з’явитися в давньорусь-
кій книжності внаслідок інтерполяції на здобуття Константинопо-
ля військами Мехмеда II Завойовника (1451–1481), який наказав 

89  Лавреньевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 30.
90  Лященко А. И. Летописные сказания о смерти Олега Вещего // Известия 

Отделения русского языка и словесности Российской Академии наук 1924 года. 
Ленинград, 1925. Т. 29. С. 284–285.



92	 Розділ 2 Корінь і крона	 93

своїм воїнам прокласти через перешийок, що відокремлював Зо-
лотий Ріг від Босфору, дерев’яний настил із соснових намащених 
дощок і поночі перетягнув через нього кілька десятків галер своєї 
флотилії. Побачивши вранці ворожі кораблі на хвилях затоки, гре-
ки після двомісячної облоги 29 травня 1453 року здалися. Саме це 
видовище остаточно підірвало моральний дух мужніх захисників 
столиці православного царства. Адже вони вірили в  неминучість 
стародавнього пророцтва, яке передбачало, що Візантія буде заво-
йована лише тоді, коли ворожий флот «перепливе сушу»91. 

Утім, важко уявити, як київський літописець початку ХII сто-
ліття міг передбачити обставини завоювання Константинополя, 
що трапилося в  середині XV століття. Тому, напевно, слід роз-
ширити коло пошуку інших літературних джерел встановлення 
походження цього літописного сюжету. У  Діяннях данців (Gesta 
Danorum), складеному в  середині ХII століття Саксоном Грама-
тиком, міститься цікава розповідь про війну напівлегендарного ві-
кінга середини IX століття Рагнара Лодброка з жителями Геллес-
понта (колоніальної Холодної або Великої Швеції). В одному з боїв 
він поставив бронзових коней на колеса й направив їх проти воро-
гів, що спричинило паніку серед них92. Більшість описаних у Пові-
сті временних літ так званих «військових хитрощів», як побачимо 
далі в історії з «древлянською помстою» княгині Ольги, знаходять 
відповідності в сюжетах давньоскандинавських саг. 

В одній з  них розповідається про пригоди варязького принца 
Гаральда Сігурдсона на прізвисько Гардрада, що означає Суворий. 
Цей хоробрий і відважний вікінг багато років провів на імператор-
ській службі у  Візантії, але був обмовлений імператрицею Зоєю 
і  заточений в  1042 або в  1044 році до в’язниці. Він зумів одної 
ночі вивільнитися, непоміченим пробратися до порту й захопити 
на березі Золотого Рогу дві галери. Гаральд зі своїми людьми ви-
рушив у  плавання. Коли вони припливли до того місця, «де по-
перек протоки були простягнуті залізні ланцюги, Гаральд сказав, 

91  Данилевский И. Н. Древняя Русь глазами современников и потомков (ІХ–
ХІІ вв.) Москва, 1999. С. 365. Його ж. Повесть временных лет: Герменевтические 
основы изучения летописных текстов. Москва, 2004. С. 158.

92  Саксон Грамматик. Деяния данов ; в 2 т. 1–16 кн. / пер. с латин. А. С. До-
саева. Москва, 2017 (Серия «Medieavalia: средневековые литературные памятни-
ки»). Т. 1. С. 330.

щоб люди на обох галерах взялися за весла, а ті, хто не гребе, пе-
рейшли б на корму, взявши до рук свою поклажу. Тут галери під-
пливли до залізних ланцюгів. Як тільки-но вони опинилися на 
них і  враз зупинилися, Гаральд звелів усім перебігти вперед. Га-
лера, на якій знаходився Гаральд, занурилася носом у  воду й  зі-
сковзнула з  ланцюга, але інша переломилася навпіл, застрягши 
на ланцюгу, і багато хто потонув у протоці, а інших врятували»93. 
Гаральд благополучно дістався до Києва, де його гостинно зустрів 
Ярослав Мудрий. Дорогою до берегів Дніпра Гаральд склав Віси 
Радості  — цикл любовних пісень, присвячений руській дівчині 
Еллісів (Єлизаветі Ярославні), яка згодом стала його дружиною 
і норвезькою королевою. Пісні й розповіді про воєнні пригоди Га-
ральда, що лунали неквапливими зимовими вечорами на княжому 
дворі Ярослава Мудрого, ще довго бентежили уяву сучасників, ви-
кристалізовуючись у  процесі усної передачі від покоління до по-
коління. Ставши надбанням київської культурної традиції, вони, 
найімовірніше, і послужили джерелом натхнення також й уклада-
чеві Повісті временних літ. 

Греки були налякані не  тільки пересуванням вітрильних ко-
раблів суходолом, а й  чудодійними здібностями Олега. Просячи 
його не погубляти візантійську столицю, городяни винесли йому 
їжі й вина, та Олег не взяв його до рота: «не приа его. бѣ бо оус
троено со отравою. и  оубояшася Греции. и  рѣша нѣсть се Олегъ. 
но святыи Дмитреи посланъ на ны от Бога»94. Після того як ромеї, 
«убоявшись» Олега, визнали його за святого Дмитрія, вони запро-
сили миру. Згода греків на переговори перебита наступною встав-
кою: «и заповеда Олегъ дань даяти на 2000 корабль по 12 гривенъ 
на человек а въ корабли по 40 моужь»95. Зазначена тут кількість 
Олегових кораблів симетрично числу (хоч і  в  десять разів мен-
шому) лодій Аскольда, якими той раніше «обступив» Царгород96. 

93  Сага о Харальде Суровом // Снорри Стурлусон. Круг земной. Москва, 
1980. С. 410.

94  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 30.
95  Там само.
96  Ігор виступив у  похід «на Греки» з  флотилією, що складалася з  10 тисяч 

кораблів (Там само. Стб.  44). Візантійський флот у  середині Х століття навряд 
чи налічував дві тисячі суден. Під час екпедиції Никифора Фоки на Кріт у 960–
961 роки до складу ескарди входили 1000 дромонів, 200 кораблів, озброєних 



94	 Розділ 2 Корінь і крона	 95

Ці цифри не відбивають реальну чисельність війська. Вони були, 
гадаю, запозичені літописцем з уявного світу символічної нумеро-
логії християнської книжності. 

Тим часом, відступивши від міста, Олег «нача мир творити со 
царьма Грецкима  . со Леоном  . и  Александром  . посла к  ним въ 
град  . Карла  . Фарлофа  . Вельмуда  . Рулава  . и Стемида  . глаголя 
имите ми ся по дань . и рѣша Греци чего хощеши дам ти»97. Спів
правителями імператора Лева VI (886–912) з 886 року був Олек-
сандр і від травня 908 року Костянтин VII. Про те, як відбувалася 
зустріч посланих у місто для переговорів з ними Олеговими дові-
рителями, можна лише здогадуватися, оскільки достовірних відо-
мостей про переговорний процес у джерелах не збереглося.

Разом з  умовою про сплату Візантією грошової контрибуції 
(«дати воем . на 2000 корабль по 12 гривен на ключ») передбачала-
ся, як стверджує літопис, також виплата регулярної данини («укла-
дів») Русі з диференціацією її за окремими міськими центрами Русі: 

«грецьким вогнем» та 307 транспортних кораблів (Див.: Гийу А. Византийская 
цивилизация / пер. с  фр. Д. Лоевского; предисл. Р. Блока. Екатеринбург, 2005. 
С. 180).

97  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 30–31.

…даяти уклады на Рускыа грады . первое на Киевъ . та же на Чер-
нигов  . на Переяславль  . на Полтѣск  . на Ростов  . на Любеч  . и на 
прочае городы . по тѣм бо городом седяху велиции князи . под Ол-
гом суще98. 

Наведений в літописі перелік включає в себе шість градів Русі. 
У русько-візантійській угоді, укладеній за князя Ігоря в 945 році, 
згадуються тільки Київ, Чернігів і  Переяславль99. Прийнято вва-
жати, що в епоху складання Повісті временних літ це були голов
ні центри «Руської землі». Цим, мовляв, і пояснюється включення 
їх до переліку міст русько-візантійських договорів X століття. На 
думку А. А. Горського, в первісному тексті договорів були наявні 
лише Київ і Чернігів, а Переяславль був пізньою вставкою100. Зве-
дений за Володимира Святославича Переялавль був третім за зна-
ченням в ієрархії міст на півдні Русі початку XII ст. Цю ієрархію, 

98  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 31.
99  Див.: Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 40.
100  Див.: Горский А. А. Об упоминании Переяславля в  русско-византийских 

договорах Х в. // Восточная Европа в древности и средневековье. Автор и его ис-
точник: восприятие, отношение, интерпретация. XXI чтения памяти члена-кор-
респондента АН СССР Владимира Терентьевича Пашуто. Москва, 14–17 апреля 
2009 года. Москва, 2009. С. 82–86.

Вимога Олега виплати «укладів» від Греків. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Укладання Олегом мирної угоди з Візантією. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису 



96	 Розділ 2 Корінь і крона	 97

як і саму ідею «Руської землі» як давньої політико-адміністратив-
ної реальності, слід пов’язувати «з тенденційністю Повісті времен-
них літ на користь патронів Видубицького монастиря  — Всево-
лода Ярославича й Володимира Мономаха. Три міста відбивають 
політичний шлях Всеволода, який був спочатку князем у Переяс-
лаві (1055–1073), потім у Чернігові (1073–1078) і нарешті в Киє-
ві (1078–1093), а також Мономаха, котрий був князем Чернігова 
(1078–1094), Переяславля (1094–1113) і  Києва (з  1113  р.). Пре-
тензії обох князів поширювалися не  тільки на “київську сторо-
ну” Дніпра, а й на лівий берег. Тож Руська земля у версії Повісті 
временних літ може виявитися відображенням не  стільки реаль-
ної політичної географії, скільки горизонту прагнень київських 
князів»101.

Під «укладами», зазвичай, історики вбачали частину здобичі, 
що видавалася племенам, головні міста яких перераховані в літо-
писі, як винагорода за участь у  поході на Візантію. Однак Пере-
яслав і  Любеч не  були племінними центрами. Невідповідність 
літописної звістки або договірного пункту про «уклади», випла-
чувані Греками на перераховані міста, була помічена ще на почат-
ку минулого століття. Вона проявляється, на думку Г. М. Бараца, 
в тому, що «сума укладів не визначена точною цифрою, — що зобо
в’язання видавати уклади не обмежено ніяким строком і виявля-
ється отже начебто вічним, а тим часом вже в  угоді Олега 912  р. 
цього зобов’язання немає впомині, — що уклади без всякої поваж-
ної причини, домовлено видавати не відразу всім містам, а послі-
довно, в порядку нібито старшинства міст, хоча ніякої табелі про 
ранги для всіх “інших”, крім Києва, міст зовсім не існувало, — і го-
ловне, такий порядок видачі укладів окремо кожному з переліче-
них в літописі міст мотивується підпорядкованістю місцевих кня-
зів Олегові, тоді як залежність цих князів можна було б виставити 
скоріше за всеяк підставу для видачі укладів не ним, а безпосеред-
ньо верховному князю, котрому вони були підручні»102.

101  Арістов В. Рецензія [Котышев Д. М. От Русской земли к  земле Киев-
ской. Становление государственности в Среднем Поднепровье IX–XII вв. Мос
ква, 2019] // Ruthenica: Щорічник середньовічної історії та археології Східної 
Європи. Київ, 2020. Т. 16. С. 187.

102  Барац Г. М. Критико-сравнительный анализ договоров Руси с Византией. 
Киев, 1910. С. 28–29.

Гадаю, що умова Олега «...даяти уклады на рускыа городы» 
була винайдена самим літописцем. В  епоху укладення русько-
візантійських договорів на Русі не було розгалуженої мережі міст. 
Більшість з  них, незважаючи на відчайдушні спроби археологів 
удавнити початки давньоруського містобудування, виникли лише 
в  кінці Х століття. Київському книжникові уявлялося важливим 
включити до складеного ним переліку міст насамперед Чернігів 
і Переяславль. За часів близьких до завершення складання Повісті 
временних літ тут княжив Володимир Мономах, з  ініціативи ко-
трого, як уже зазначалося, були знайдені копії візантійських дого-
вірних грамот. Залежав від переяславських князів аж ніяк не бай-
дужий Мономахові Ростов. Це місто було частиною володінь його 
батька — Всеволода Ярославича. У ньому почалася княжа служба 
самого Мономаха. Полоцьк на той час був князівською вотчиною 
Смоленська і  перебував у  складі володінь Мономаховичів. Урба-
ністична структура Русі та притаманний її організації інститут по-
садництва в епоху правління Олега й Ігоря ще не склалися. 

Русько-візантійська угода 911 року містила статті, що забезпе-
чували Русі вигідні умови торгівлі. Вазначалася певна кількість 
руських купців, яких мали утримувати у Візантії та яким надава-
лося право безмитної торгівлі в Константинополі.

Вершиною тріумфу Олега багатьом уявляється літописне ото-
тожнення Греками його зі святим Дмитрієм і вивішення ним свого 
щита на брамі Царгорода. Святий Дмитрій, культ якого у  Візан-
тійській імперії досяг свого найвищого піднесення за Македон-
ської династії (867–1015 рр.), вшановувався не тільки як мученик 
за віру і цілитель, а насамперед як захисник і небесний покрови-
тель Фессалонік. У своїх посмертних чудесах солунський воїтель 
не  раз порятовував другу візантійську столицю від нашестя пол-
чищ слов’ян і  аварів. Через посередництво Кирила (Костянтина) 
і Мефодія, культ цього святого було перенесено і на слов’янський 
ґрунт. Особливу популярність він здобув серед південних слов’ян, 
зокрема болгарів, а від ХІ–ХІІ ст. стрімко поширився й  на 
Русі103. Болгарська дослідниця Васілка Типкова-Заїмова вбачає 

103  Бегунов Ю. К. Греко-славянская традиция почитания Дмитрия Солунско-
го и  русский духовный стих о  нем // Byzantinoslavica. Tome 36, Fasc. 2. Prague, 
1975. P. 149–153.



98	 Розділ 2 Корінь і крона	 99

в  ототожненні Повістю временних літ київського князя Олега зі 
святим Дмитрієм одне з  найбільш ранніх свідоцтв, яке підтвер-
джує сприйняття Руссю ідеї покровительства над нею св. Дмитрія, 
що, на її думку, надавало тут цьому культу антивізантійського за-
барвлення104. Іншим вченим уявлялося більш правдоподібним, 
що згадане ототожнення з’явилося в  літописі з  недомислу старо-
київського книжника, який жив у суспільстві, якому ще бракувало 
християнської культурної традиції чи було наслідком фольклори-
зації реальної події — походу Олега на Солунь.

Гадаю, що наш літописець цілком обдумано й свідомо ототож-
нював руського князя, язичника Олега з християнським святим — 
градозаступником і  охоронцем всього ромейського царства. Тим 
самим він відводив Олегові таку ж само функцію, яка покладалася 
на святого Дмитрія. Про це, перконаний, і  свідчить хрестоматій-
на розповідь Повісті временних літ, де йдеться про те, як, залиша-
ючи столицю Візантійської імперії, київський князь «повеси щит 
свои въ вратех . показуа победу»105. Вивішування щитів перемож-
ців на головці брами зайнятого ними міста було на Русі, на думку 
Д. С. Лихачова, «знаком перемоги, до того ж пов’язаним з певним 
ритуалом»106. Його соціальні й комунікативні функції втілюються 
в практиці певних жестів і ритуалах. 

Середньовічна культура була культурою жестів. «Усі сут-
тєві угоди і  клятви у  середньовічному суспільстві,  — зазначав 
Жак Ле Гофф, — супроводжувалися жестами і втілювалися в них… 
Жест повідомляв і  позначав позицію»107. Прикметно, що свою 
перемогу завойовник символічно позначає не  ударом меча або 

104  Тъпкова-Заимова В. Култът на св. Димитър Солунски и  някои въпросы, 
свързани с византийското културно влияние в балканските страны // Проблемы 
на балканската история и култура. София, 1979. С. 9–11.

105  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 32. В  інших літописних 
списках  — «И повѣсиша щиты своя въ вратехъ показующе побѣду» (Див.: The 
Povest’ vremennykh let: An Interlinear Collation and Paradosis / Edited and Collated 
Donald Ostrowski, with David J. Birndaum and Horace G. Lunt [Harvard Library of 
Early Ukrainian Literature. Texts: Volume X. Pt. 1] 2003. P. 183).

106  Лихачев Д. С. Комментарии // Повесть временных лет / подг. текста, пер., 
статьи и комм. Д. С. Лихачева: под ред. В. П. Адриановой-Перетц. 3-е изд., испр. 
и доп. Сакт-Петербург, 2007. С. 419.

107  Ле Гофф Ж. Цивилизация средневекового Запада. С. 333.

встромленням списа в містичне тіло міста108, а вивішує на воротах 
свій щит. Тим самим Олег гранично ясно позначив свою позицію. 
Він, мабуть, вивісив на огляд не  свій бойовий щит, а так званий 
«щит миру». Середньовічна практика вивішування таких щитів 
миру (Fridskioldr), що дарували завойованому місту охорону й за-
хист відома за даними давньоскандинавських саг109. Подібний зви-
чай не беруть до уваги ті дослідники, які вмотивовують думку про 
те, що Олег вивісив на мупах Константинополя не  свій бойовий 
щит, а щит-дошку з виписаним на ній текстом русько-візантійської 
угоди110. У  військових співтовариствах середньовіччя щити були 
в особливій пошані. Крім свого прямого призначення, вони вико-
ристовувалися в різних випадках. Вікінги, наприклад, на щиті від-
носили вбитого до місця поховання. Щит виконував й інші комуні-
кативні функції: «удар об щит означав виклик на бій; підняті щити 
служили війську замість прапорів для розрізнення загонів. Під-
нятий над головами червоний щит був вісником війни; натомість 
білий сповіщав вимогу миру»111. Ми, мабуть, ніколи не дізнаємось 
якої форми й  кольору був Олегів щит, але навряд чи засумніває-
мось у  достовірності, підтвердженого середньовічною військовою 
практикою112 його вивішування Олегом на брамі Константинополя.

108  Цей мотив наруги над містом, його незахищеності був вельми популярним 
у середньовічній літературі (Ширше див.: Ричка В. «Київ — Другий Єрусалим» 
(з історії політичної думки та ідеології середньовічної Русі). Київ, 2005. С. 112–
116).

109  Сага о Фритьофе Смелом // Труды Я. К. Грота из скандинавского и фин-
ского мира. Очерки и переводы. Санкт-Петербург, 1898. С. 894; Стриннгольм А. 
Походы викингов. Санкт-Петербург, 2003. 

110  Магнер Г. И. Щит Олега на воротах Константинополя // Вестник Удмурт-
ского университета. История и  филология. Ижевск, 2009. Вып. 2. С. 119–129. 
Порівн. припущення А. Ю. Чернова про те, що щит Олега був матеріалізованим 
уособленням його імені (Чернов А. Олег и его щит // Староладожский сборник. 
Вып. 9. Санкт-Петербург, 2012. С. 60–68).

111  Очерк быта, религии и  поэзии древних скандинавов [Фритьоф. Сканди-
навский витязь. Поэма Тегнера /перевод Я. К. Грота] // Труды Я. К. Грота из скан-
динавского и финского мира. Очерки и переводы. Санкт-Петербург, 1898. С. 736.

112  «Норманские храбрецы, — зауважував свого часу М. М. Карамзин, — вы-
ставляли иногда щиты на городских воротах в знак мира: чем ютландские коро-
ли, Готфрид и Сигфрид, в 882 году обманули воинов императора Карла Тучного, 
заманив их безоружных в крепость свою и взяв в полон» (Карамзин Н. Н. Исто-
рия государства Российского : в 12 т. Т. 1. Москва, 1989. С. 258).



100	 Розділ 2 Корінь і крона	 101

Вивісивши свій щит на воротах Царгорода, київський князь 
цим дав знати про готовність вступити в мирні переговори з Грека-
ми. І. М. Данилевський вважає, що вивішування Олегом щита було 
знаком того, що він приймає Святе Місто під своє заступництво, 
«показуя победу». Адже давньоруське слово «победа», вмотиво-
вує дослідник, несло в  собі ширший спектр значень, ніж сучасне 
(похідним від нього, зокрема, є «победница», тобто заступниця)113. 
Вчений звернув увагу й  на ту обставину, що давньоруське слово 
«щитити», «щичу» означає захист: «Азъ есмь о  тебѣ щитя и  азъ 
помощникъ тебѣ»114. Оспівуючи колишню велич Тиру — «корону 

113  Ширше див.: Данилевский И. Н. Мог ли Киев быть Новым Иерусалимом? 
// Одиссей: Человек в истории, 1998. Москва, 1999. С. 143–144; его же. Повесть 
временных лет: Герменевтические основы изучения летописных текстов. Москва, 
2004. С. 152–157.

114  Срезневский И. И. Материалы для словаря древнерусского языка. Санкт-
Петербург, 1903. Т. 3. Стб. 1609.

краси» пророк Єзекіїль згадує, що перси, лідіяни і  лівійці були 
в його війську ратниками й вішали на мури міста, щоб надати йому 
більшої величі — щити й шоломи: «Перс і Лідіянин і Лівієць були 
в війську твоїм вояками твоїми, вішали в тебе щита та шолома, — 
вони то давали тобі пишноту» (Єз. 27, 10). 

Цю біблійну алюзію на вивішування Олегом свого щита на цар-
городській брамі Є. П. Пчолов вважає сумнівною. Заперечуючи 
таке символічне прочитання цього літописного сюжету, автор вод-
ночас визнає, що вивішування Олегом щита на брамі Царгорода 
це — знак перемоги: «хоча місто і не було захоплене, але Олег, без-
перечно, міг вважати себе переможцем, змусивши візантійців до 
миру і отримавши багатий викуп»115. До того ж дослідник не помі-
тив семантичної двоплановості ролі Олегова щита. Прикріплений 
до міської брами, він сигналізував про перемир’я (переговори), 
що зав’язалися між сторонами, що ворогують. Після завершення 
мирних переговорів, що тяглися протягом досить тривалого часу, 
і укладання вигідної для Русі угоди «Олегів щит» був осмислений 
як її тріумф. 

Отже, є підстави вважати, що Олег шукав не війни з Візантією, 
а миру: «вішаючи свої щити на вежах Константинополя, “руси” за-
являли про готовність відтепер захищати це місто разом із його 
мешканцями. Якщо згадати, що невдовзі у візантійському війську 
з’являються загони «русів» (морська експедиція на Крит 911–
912  рр.), а самі греки назвали Олега «святим Дмитрієм», то таке 
твердження навряд чи здасться занадто сміливим»116. Укладення 
мирної угоди з  Візантією стало своєрідним «дипломатичним ви-
знанням» Русі, що було для неї такою бажаною честю. 

Під мури Царгорода Олег прийшов жорстоким завойовни-
ком-язичником (згадаймо безчинства, чинимі його воїнами на 
околицях Константинополя, так барвисто описані в  літописі), 
а  обернувся захисником християнської столиці. Це парадоксаль-
не, здавалося б, перетворення прояснює запропоноване І. М. Да-
нилевським прочитання літописної розповіді про похід Олега на 
Константинополь в  есхатологічному контексті: «християнська 

115  Пчелов Е. В. Олег Вещий. Великий викинг Руси. Москва, 2018. С. 83–84.
116  Никитин А. Л. Основания русской истории: Мифологемы и факты. Мос

ква, 2001. С. 180.

Олег прибиває свій щит до воріт Царгороду. 
Гравюра Ф. А. Бруні. 1839



102	 Розділ 2 Корінь і крона	 103

столиця здалася, коли неприятельський флот “переплив сушу”, 
але люди від “роду Руського” взяли Місто — до прийдешніх ”стан-
ніх часів” — під свій захист»117.

Сакральний образ Віщого Олега формувався на Русі не стіль-
ки в  язичницькому, скільки в  християнсько-книжковому серед-
овищі. Увінчаний славою переможного походу на Царгород, Олег 
уявлявся упоряднику Повісті временних літ деміургом давньо-
руської державності118. Тільки язичництво Олега, мабуть, стрима-
ло літописця назвати його Мудрим, тому він обрав тотожне за се-
мантикою119, але для християнської аудиторії цілком нейтральне 
ім’я Віщого Олега.

Сприйняття Руссю ідеї заступництва над нею святого Дими-
трія аж ніяк не надавало цьому культу, як свого часу стверджувала 
болгарська дослідниця Васілка Типкова-Заїмова, якогось анти-
візантійського забарвлення120. Навпаки, «релігійно-політичне са-
мовизначення Стародавньої Русі здійснювалося в  символах, що 
походили чи вивозилися з  Візантії. Сприйняті символи повинні 
були в процесі їх переміщення звільнитися від специфічно-візан-
тійського державно-політичного значення, якщо вони такі мали... 
Давньоруська християнська державність, як і державність право-
славних південних слов’ян, мислилася як похідне від Візантії, як 
результат переміщення звідти цінностей, сили й влади , як візан-
тійський дар або як завойована цінність»121. 

Про такі «дари» й цінності, набуті Олегом, повідомляється в лі-
тописі: «И приде Олегъ к  Киеву  . неся злато и  паволоки  . и  ово-
щи . и вина . и всякое узорочье»122. Ця звістка може бути доповне-

117  Данилевский И. Н. Повесть временных лет: Герменевтические основы 
изучения летописных текстов. С. 158.

118  Ширше див.: Рычка В. М. Вещий Олег в истории и памяти. Санкт-
Петербург, 2019.

119  Никитина С. Е. Об уме и разуме (на материале русских народно-поэти-
ческих текстов) // Славянские этюды : сб. науч. стат. к юбилею С. М. Толстой. 
Москва, 1999. С. 298–304.

120  Тъпкова-Заимова В. Култът на св. Димитър Солунски и някои въпросы, 
свързани с византийското културно влияние в балканските и славянските стра-
ны. С. 9–11.

121  Плюханова Мария. Сюжеты и символы Московского царства. Санкт-
Петербург, 1995. С. 24.

122  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 32.

на літописним фрагментом статті, вміщеній у  Повісті временних 
літ під 912 роком. Завершуючи розповідь про укладання «ряду» 
між Руссю і Візантією, літописець зазначає: «Царь же Леон почти 
послы Руские  . дарми  . златом  . и  паволоками  . и  фофоудьами… 
и  тако отпусти а во свою землю с  честию великою»123. Для «вар-
варських» народів тогочасного світу, це було, згідно за ємким ви-
значенням авторитетного англійського візантиніста Дмитра Обо-
ленського, «жаданою честю»124. Прилучення посланців Олега до 
християнської культури, християнських реліквій та матеріальних 
і духовних цінностей «істинної віри» звеличувало державний ста-
тус Олегової Русі125, нехай навіть в її власних очах. 

Вертаючись із візантійського походу, Олег та його оточення ра-
зом із здобиччю привозили невідомі їм раніше уявлення про хрис-
тиянську релігію і  влаштування держави, про Божу владу й  дер-
жавну владу візантійського царя. З  жорстокого воїна-грабіжника 
він перетворювався у свідомості давньоруських книжників на со-
юзника й  захисника цих цінностей, доброго дбайливця Руської 
землі. Либонь тому в  істориків виникає спокуса наділити Олега 
статусом християнина. Наприклад, А. Ю. Чернов, розглядаючи лі-
тописну звістку 912 року, що розповідає про ознайомлення Олего-
вих послів з «церковною красою» Константинополя як свідчення 
оглашення — катехізації частини русів і припускає, що за цим по-
слідувало хрещення й самого Олега: «угода 912 року з її безпреце-
дентно вигідними для Русі умовами була запропонована Олегу за 
його хрещення та обіцянку хрестити Русь»126. Тим часом київській 
династії буде потрібна зміна ще кількох поколінь, щоб подолати 
багатотрудний шлях від ватажка розбійницької зграї до помазани-
ка Божого. 

123  Лавреньевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 37–38.
124  Оболенский Д. Византийское Содружество Наций. Шесть византийских 

портретов. Москва, 1998. С. 306.
125  Чекова Илиана. Фолклорно-епически парадигми в повествованието за 

княз Олег и основането на Киевска Рус в староруските летописи // Годишник на 
Софийская университет «св. Климент Охридски». Факултет по славянски фило-
логии. Литературознание, 1994. Том 87. Кн. 2. С. 78–79.

126  Чернов А. Вещий Олег: крещение и гибель // Actes testantibus. Ювілей-
ний збірник на пошану Леонтія Войтовича (Україна: культурна спадщина, націо-
нальна свідомість, державність. Вип. 20). Львів, 2011. С. 706.



104	 Розділ 2 Корінь і крона	 105

ІГОР СТАРИЙ 
Князь Ігор є  чи не  найзагадковішою постаттю ранньої історії 

Київської Русі. Народившися не  пізніше 879 року, він тривалий 
час залишався ніби в тіні діянь Олега: «...хожаше по Олзѣ и слу-
шаша его»127. На основі хронологічних розрахунків родинних 
взаємовідносин у середині князівського клану деякі історики до-
водили, що Ігор був штучно пов’язаний у літописах з Рюриком128. 
Висловлювані в літературі припущення про те, що між Олегом та 
Ігорем правив ще якийсь не знаний на ім’я князь, не знайшли під-
твердження в науці. 

Свого часу М. С. Грушевський співчутливо зауважував, що 
репутації Ігоря зашкодило розміщення його в  літописі «між дво-
ма героїчними князями — Олегом і Святославом, змальований по 
контрасту, невиразно й  неприхильно: він не  має тої войовничої 
вдачі, не має воєнного щастя, він користолюбний — велика вада на 
погляд дружини. Завдяки тому і  в  новійшій історіографії здавна 
склалася характеристика як нездалого й несимпатичного князя»129. 
Цю характеристику вчений називав белетристичною, тобто такою, 
що базується на народних переказах, а відтак і неприйнятною. 

Однак у міфологічному контексті Повісті временних літ пасив-
на й доволі жалюгідна роль Ігоря могла обумовлюватися, покладе-
ною на нього функцією князя-нареченого, який цілковито покла-
дається на свата (помічника й опікуна Олега). У цьому контексті 
більш виразного окреслення набуває образ княгині Ольги як не-
приступної та цнотливої нареченої. У казках до такої жінки при-
кладаються зазвичай епітети: «сильно могутня королева», «сильна 
чарівниця»130.

Початок самостійного правління Ольжиного чоловіка літопи-
сець відносить до 913 року: «В лѣто 6421. Поча княжити Игорь 

127  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 29.
128  Тихомиров М. Н. Русское летописание. Москва, 1979. С. 35.
129  Грушевський М. С. Історія України-Руси : в 11 т., 12 кн. Т. 1: До початку 

ХІ віка. С. 445.
130  Див.: Соколов Б. Эпические сказания о женитьбе князя Владимира (Гер-

мано-русские отношения в области эпоса) // Ученые записки гос. Саратовского 
университета: словесно-историческое отделение пед. ф-та. Саратов, 1923. Т. 1. 
Вып. 3. С. 72–73.

по Олзѣ  . в  се же время поча царьствовати Костянтинъ  . сын 
Леонтовъ»131. Настали часи великого неспокою. Кончина Олега 
викликала несподівано великий резонанс у  східнослов’янському 
світі. Ряд місцевих племінних князів скористалися із сумяття 
в київському правлячому домі й відмовилися сплачувати щорічну 
данину на користь останнього. 

Першими, як і  слід того було очікувати, заперлися від Ігоря 
древляни після Олегової смерті. Ігор помітно схуд, став роздра-
тованим і  дедалі більше небагатослівним. Він усвідомлював не-
обхідність негайно  ж продемонструвати зарозумілим поліщукам 
непорушну міць київського князівського клану й став готуватися 
до походу. Про цю заледве чи не першу очолювану ним військову 
виправу сповіщається в Повісті временних літ під 914 роком: «Пі-
шов Ігор на древлян і,  перемігши, наклав на них данину, більшу 
від Олегової». Мабуть, і  справді, Ігоревим дружинниками вдало-
ся набрати багато добра в древлянських пущах — меду віску, хутра 
й полонити чимало вродливих дівчат і дужих хлопців для прода-
жу на невільницьких ринках Візантії.

Проте шляхи до них ставали дедалі більше ризикованими й не-
безпечішими. На південнних кордонах Русі з’явилися орди во-
йовничих печенігів. Відомі у візантійських джерелах як пацинаки, 
а в арабських — баджаки, вони вимандрували в Причорноморські 
степи з Нижнього Приуралля і прикаспійських долин. Зайнявши 
степові райони в межиріччі Дону й Дніпра печеніги пошири свій 
вплив до дунайських кордонів Візантійської імперії. У  середині 
Х  століття Печенігія складалася з  восьми фем, що порівну охо-
плювали обидва береги Дніпровського Пониззя. Від Русі вона зна-
ходилася, за свідченням візантійського імператора Костянтина 
Багрянородного, в одному денному переході. «Пацинаки, — зазна-
чає автор, — сусіди і суміжники русі й часто, як не буває між ними 
згоди, грабують Русь і  дуже нищать… і  в  походи заграничні русь 
зовсім не  може виходити, як тільки маючи згоду з  пацинаками. 
Отож завжди силкується русь брати від них помічників і мати від 
них допомогу, щоб їх ворогування обминути і користатися з помо-
чі. Так що й до сього столичного міста ромеїв (Константинополя) 
не може русь удатися чи то для війни чи для торгівлі, як не буде 

131  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 42.



106	 Розділ 2 Корінь і крона	 107

в згоді з пацинаками, бо коли роси приходять до порогів ріки й не 
можуть перейти інакше, як тільки обходом, — витягнувши човни 
з ріки й несучи на плечах, сі пацинаки нападають на них і легко по-
долівають і вбивають»132. Отож правдоподібною є звістка Повісті 
временних літ під 915 роком про укладення Ігорем мирної угоди 
з печенігами. 

У грудні 920 року візантійський імператор Костянтин Багря-
нородний проголосив свого тестя Романа І  та його синів співп-
равителями. Про поставлення «цесарем Романа в  Греках» було 
відомо й київському літописцю, який пов’язав цю подію з почат-
ком розв’язаної Ігорем війни проти печенігів: «Поставленъ царь 
Романъ въ Грекох . в Игорь воеваша на Печенѣги»133. Не виключе-
но, що це було результатом обопільної домовленості між візантій-
ськими цесарями й Ігорем, які були зацікавлені в дієвості раніше 
укладених торговельних договорів з Візантією.

У 920-х роках Ігореві вдалося, хай і  не надовго, підкорити 
своїй владі уличів. Межі їхнього розселення простягалися десь 
далеко на південь від Києва. Свого часу Б. О. Рибаков локалізу-
вав уличів на звивинах Дніпра Запорізького правобережжя, звід-
ки й пішла, на його думку, їхня первісна назва — уленчани. З цих 
місць під натиском печенігів відійшли вони на Стугну і  зайняли 
місто Пересічень і стали володіти ним134. Питання локалізації цьо-
го граду залишається дискусійним у науці. Його місцезнаходжен-
ня пов’язують із потужним давньоруським городищем в  Китає-
во на південних околицях Києва. Цей Пересічень, що згадується 
в Київському літописі під 1154 і 1161 роки, на думку дослідників, 
міг успадкувати назву більш раннього міста, коли під тиском ко-
човиків частина уличів відступила долиною Дніпра на північ. Іс-
нує і  бесарабська версія розміщення Пересічена. Вона базується 
на припущенні, що Пересічень був заснований уличами десь у ба-
сейні Південного Бугу, нижнього Дністра чи навіть на нижньому 
Дунаї, коли уличі відійшли з Дніпра на захід під тиском печенігів. 

132  Цит. за вид.: Грушевський М. С. Виїмки з жерел до історії України-Руси: 
до половини ХІ віку. С. 69–70.

133  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 43.
134  Рыбаков Б. А. Уличи // Краткие сообщения Института истории мате

риальной культуры. Москва, 1950. Вып. 36. С. 3–17.

Останнім часом місцезнаходження улицького граду Пересічень 
розміщують на березі Огріньскої затоки, що в гирлі річки Самари 
в Передпоріжжі. На думку деяких дослідників, давнє місто Пере-
січень розташовувалося в місці пересічення торговельних і мігра-
ційних шляхів при впадінні річки Самари в Дніпро. Проте цьому 
припущенню суперечить відсутність археологічних матеріалів, що 
хронологічно відповідали б подіям, засвідченим у літописах135.

Літописи містять каламутні згадки про війну Ігоря з уличами. 
У Повісті временних літ цей сюжет відсутній. Тільки в Новгород-
ському Першому літописі стверджується, що Ігор змусив уличів 
сплачувати данину на користь Києва. При тому виключне пра-
во на неї він передав своєму воєводі Свенельду: «и бѣ у  него во-
евода, именемь Свѣнделдъ; и  примучи Углѣчѣ, възложи на ня 
дань, и  вдасть Свѣньделду»136. Воєвода Свенельд, за підрахун-
ками М.  І.  Артамонова, тридцять років залишався на самій горі 
військово-службової ієрархії, новонароджуваної Київської дер-
жави137. Кар’єра цього варязького найманця на руській службі 
склалася як найкраще. Як «воевода отень» Свенельд брав участь 
у  древлянській війні княгині Ольги та далеких військових похо-
дах Святослава Ігоревича. Його ім’я зустрічаємо разом з  іменем 
князя в  русько-візантійській мирній угоді 971 року: «Равно дру-
гого свѣщанья бывшаго при Святославѣ велицѣмъ князи Рустѣмь 
и при Свѣналъдѣ писано при Фефелѣ синкелѣ и к Ивану, нарица-
емому Цѣмьскию царю Гречьскому въ Дерестрѣ, мсяца июля, ин-
дикта въ 14, в  лѣто 6479»138. Повернувшись, після загибелі Свя-
тослава на Дніпровських порогах до Києва, Свенельд зберігає свій 
вплив і при дворі князя Ярополка — Ольжиного онука. 

135  Залізняк Л. Л. «Град русичів ім’ям Пересічень» // Археологія, 2019. № 1. 
С. 100.

136  Новгородская Первая летопись старшего и  младшего изводов / под ред. 
и с предисл. А. Н. Насонова. Москва ; Ленінград, 1950. С. 109.

137  Цей вельможа,  — вмотивовував учений,  — за походженням був варягом, 
«що висунувся, мабуть, завдяки своїй хоробрості й  полководницьким талан-
там, як і багато його одноплемінників, залишився на Русі й став одним із твор-
ців Руської держави, найвпливовішим радником княгині Ольги і молодого Свя-
тослава». (Див.: Артамонов М. И. Воевода Свенельд // Культура Древней Руси. 
Москва, 1966. С. 34).

138  Лаврентьевская летопись  // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 72.



108	 Розділ 2 Корінь і крона	 109

Дивно, що такому успішному й  винахідливому полководцеві 
не піддався улицький град Пересічень: 

…не вдадшется единъ град, именемъ Пересѣченъ; и сѣде около его 
три лѣта, и  едва взя. И  бѣша сѣдяще Углицѣ по Днѣпру вънизъ, 
и посемъ приидоша межи Бъгъ и Днѣстръ, и сѣдоша тамо139. 

Уличам, як стверджує новгородський літописець, вдалося ви-
слизнути з  цупких рук воєводи київського князя. Проте реаліс-
тичність сюжету про Свенельда й  уличів, за спостереженнями 
В.  Ю.  Арістова, є  оманливою книжною конструкцією новгород-
ського компілятора140. Ідею «міста уличів», вмотивовує дослідник, 
було запозичено укладачами Новгородського Першого літопису 
з пізнього «Списку руських городів дальніх і ближніх». Літописну 
історію міграції уличів уточнюють археологічні дані141, за якими 
простежуються сліди їхнього проживання в Х і на початку ХІ сто-
літь у межиріччі Південного Бугу й Дністра. 

Хоча наступні два десятиліття Ігоревого правління не знайшли 
належного висвітлення в літописних джерелах, можна здогадува-
тися, що були вони сповнені щоденними клопотами. Їхнє змістов-
не наповнення визначали походи на підвладні Києву слов’янські 
землі. Просування великокнязівського володарювання йшло на 
північний захід від Києва й далі в межиріччя Случі й горішнього 
Бугу. Тут київські дружинники знаходили різноманітну здобич — 
мед, віск, хутра й рабів, яку з великою вигодою для себе перепро-
дували на міжнародних ринках. 

Із опису «суворого» зимового життя Русі візантійського імпера-
тора Костянтина VІІ Пурпурогенета (Багрянородного), вміщеному 
в складеному ним у 948–952 роках творі Про управління імперією, 
довідуємося про те, що з  настанням осені, «зараз же їхні архон-
ти виходять зі всіма росами із Києва в  полюддя, що  іменується 

139  Новгородская Первая летопись старшего и младшего изводов. С. 109.
140  Арістов В. Ю. Раннє літописання про уличів, древлян і Свенельда (до дис-

кусії навколо ідей О. О. Шахматова // Український історичний журнал, 2011. 
№ 6. С. 178–181.

141  Їх аналіз ущільнено в  недавньому узагальнювальному дослідженні з  цієї 
проблематики (Див.: Казанский М., Цукерман К. Уличи // Paleoslavica: Interna-
tional Journal the Stidy of Slavic Medieval Literature, History, Language and Etnolo-
gy, 2017. Vol. 25. No. 2. P. 1–37).

кружлянням в Славінії...Годуючись там впродовж всієї зими вони 
знову, починаючи з квітня, коли розтане лід на Дніпрі, повертають-
ся до Києва»142. У тому «кружлянні» князя з дружиною поступо-
во виробився певний порядок. Круговий об’їзд підвладних земель 
здійснювався по кільцю рік у  такому напрямку: через межиріч-
чя Дніпра й  Горині до древлян, потім через Любеч до радимичів 
і, можливо, дреговичів, далі назад по Десні до сіверян і через Чер-
нігів і Вишгород до Києва. За підрахунками Б. О. Рибакова довжи-
на всього шляху полюддя становила 1200–1500 кілометрів й охо-
плювала територію розміром 700 × 1000 квадратних кілометрів143. 
Проте наведені вище цифри видаються перебільшеними. Адже по-
долати таку відстань зимою верхи на конях з  ущерть навантаже-
ними валками за шість місяців було, принаймні в часи правління 
Олега, Ігоря й Ольги, просто нереально. 

Основною функцією полюддя в  кінці ІХ  — більшої полови-
ни Х  століття було придбання, вимінювання рабів144. Язичниць-
ка Русь була гігантським резервуаром живого товару — рабів для 
християнської торгівлі. Цей промисел для дружинників Київської 
Русі епохи правління Олега Віщого та князя Ігоря був головним 
джерелом збагачення. Намовляючи Ігоря вирушити у похід на зем-
лю древлян, вони, за словами старокиївського літописця, казали 
йому: «отрици Свѣнельжи (воєводи Свенельда. — В. Р.) изодѣлися 
суть оружьемъ и порты . а мы нази поиди княже с нами в дань . да 
и ты добудеши и мы»145. 

Полюддя було універсальним явищем, поширеним у  багатьох 
регіонах середньовічного світу146. Здійснюючи круговий об’їзд під-
владних земель, протягом тривалого часу київський князь зі сво-
їми військовими слугами-дружинниками перебував на повному 

142  Грушевський М. С. Виїмки з  жерел до історії України-Руси: до полови-
ни ХІ віку. С. 9. Порівн.: Константин Багрянородный. Об управлении империей 
(Текст, перевод, комментарий). С. 50–51. 

143  Рыбаков Б. А. Киевская Русь и  русские княжества ХІІ–ХІІІ вв. Москва, 
1982. С. 321. 

144  Галенко О. Три загадки Константина Багрянородного про «полюддя» // 
Ruthenica: Щорічник середньовічної історії та археології Східної Європи. Київ, 
2004. Т. ІІІ. С. 55.

145  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 54.
146  Див.: Полюдье: всемирно-историческое явление / под общ. ред. Ю. М. Ко-

бищанова. Москва, 2009.



110	 Розділ 2 Корінь і крона	 111

утриманні слов’янських громад. Ці «кормління», хоч і  завдавали 
тубільному населенню чимало клопоту й  матеріальних збитків 
і  справді сприяли встановленню і  зміцненню соціально-політич-
них зв’язків між київським князем та його данниками. Щорічно 
виїзжаючи в  полюддя, озброєні здобичники утверджували своє 
право на володіння підвладними землями. Воєнний промисел 
князя і дружини був магістральним шляхом інституалізації Київ-
ської держави. 

Прибутки з  торгівлі невільниками, хутрами й  іншими това-
рами на міжнародних ринках становили чи не  головне джерело 
державного бюджету Київської Русі кінця ІХ  — більшої полови-
ни Х століття. Саме шаленим прибуткам з работоргівлі Київська 
Русь зобов’язана своєму стрімкому злету й  процвітанню. Торгів-
ля була рушійною силою економічного розвитку Київської Русі, 
імпульсом, що пробуджував до життя нові форми соціальної та 
суспільно-політичної організації суспільства. Як справедливо від-
значав свого часу М. С. Грушевский, «забезпечення торговельних 
зносин і вигод торговлі мусіло потягнути за собою утворення пев-
ної політичної системи. Забезпечення торговельних доріг само со-
бою мусіло потягнути за собою будову в  найбільш небезпечних 
місцях, або в більших цнтрах торгівлі “городків”, де київські князі 
саджали “своїх мужів”, а найбільше неспокійні племена приходи-
лося при тім “примучувати”. Контирбуції й дани, які при тім зби-
ралися з них, і саме примучування, получене з забиранням людей 
у  неволю, давало цінний запас товарів київській купецькій дру-
жині, і се мусіло заохочувати київських князів до розширення сих 
примучувань і “полюдий” — походів за данею на примучені і зами-
рені вже території… власне інтереси торговельні, потреби і рахун-
ки київського патриціату послужило тою пружиною, що пустила 
в рух політичне життя Києва і його системи»147. Енергійна підпри-
ємницька діяльність перших київських князів заклала нехай ще 
крихкі й невиразні, основи соціально-політичної організації Київ-
ської держави. 

У літописних джерелах не  відклалися свідчення про повсяк-
денну практику збуту товарів із Середньої Надніпрянщини цією 

147  Грушевський М. С. Історія України-Руси : в 11 т., 12 кн. Т. 1: До початку 
ХІ віка. С. 397.

київською купецькою дружиною. У  розпорядженні укладача 
Повісті временних літ були, як уже зазначалося, русько-візантій-
ські угоди Х століття. Як і у випадку з Олегом, до тексту укладе-
ної Ігорем угоди з Греками літописець додав ряд легендарних по-
дробиць. Його розповідь відкривається вміщеною під 941 роком 
такою звісткою: «Иде Русь на Царьград  . скѣдии (суден.  — В. Р.) 
10 тысящь». Руси знали про те, що візантійський флот був саме 
в далекому поході на Сході й тому сподівалися на блискавичний 
успіх. Наступ на візантійську столицю вони повели з моря і суші: 

…иже придоша и приплуша  . и почаша воевати Вифаньския стра-
ны и  воеваху по Понту до Аръклѣя и  до Фафлогоньски земли  . 
и  всю страну Никомидиискую поплѣнивше и  Суд весь пожьго-
ша . их же емше, овѣхъ растинаху . другия аки странь поставляю-
ще и стрѣляху въ ня . изимахуть опаки руцѣ съвязывахуть . гвозди 
желѣзныи посреди главы въбивахуть ихъ . много же святыхъ церк-
вии огнемъ предаша  . манастырѣ и  села пожьгоша  . и  имѣнья не-
мало от обою страну взяша148.

Ми вже знаємо про те, що Повість временних літ тут майже 
дослівно відтворює відповідний текст Хроніки Георгія Амарто-
ла: оригінальна руська схема походу 941 року доволі щільно «об-
росла фразеологією перекладних грецьких повіствувань про цей 
похід»149.

Візантійський імператор спішно відкликав зі Сходу сорок ти-
сяч своїх відбірних солдатів, які прямо з маршу ув’язалися в бій, 
що точився вже на околицях Константинополя. Під вечір вони 
таки відтіснили руські дружини до моря, змусивши їх пересісти 
на кораблі. Та й  тут, на чималій відстані від берега, посеред мор-
ської безодні вони не почувалися безпечно. І їхня тривога не була 
безпідставною. Протовестіарій (начальник імператорської гарде-
робної та державної скарбниці) Феофан, незважаючи на паніку, 
яка охопила населення міста, зумів організувати ремонтні робо-
ти старих торговельних суден. Оснащені так званим «грецьким 

148  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 44.
149  Половой Н. Я. Русское народное предание и  византийские источники 

о  первом походе Игоря на греков // Труды Отдела древнерусской литерату-
ры Института русской литературы (Пушкинский Дом) АН СССР, 1960. Т. ХVІ. 
С. 110–111.



112	 Розділ 2 Корінь і крона	 113

вогнем», вони зустріли руський флот біля входу в  Боспорську 
гавань. 11  липня 941 року150, пускаючи трубами той пекельний 
вогонь на руські лодії, Греки спалили армаду: «и бысть видѣти 
страшно чюдо . Русь же видящи пламянь — сповіщає літописець — 
вмѣтахуся въ воду морьскую . хотяще убрести»151. За словами од-
ного сучасника і очевидця Ігоревого походу, записаними між 958 
і  962 роками Ліутпрандом Кремонським, «руси кидалися в  море, 
воліючи лише в морі втонути, як від огню згоріти; одні, обтяжені 
бронями і шоломами, пішли на дно, щоб ніколи не вертатись, інші, 
плаваючи, на самих хвилях морських погоріли, й  ніхто того дня 
не урятувався, хіба спасся, втікши на землю, бо кораблі русі, тому 
що малі, проходять і  там, де води дуже мало, а греки того не мо-
жуть хелендіями задля їх глибкості. Інгер після того з  великим 
соромом вернувся до своїх. А греки, здобувши побіду, вернулися 
весело до Константинополя, ведучи з собою багато живих ворогів: 
всім їм імператор Роман звелів поутинати голови»152.

150  Веселовский А. Видение Василия Нового о походе русских на Византию 
в 941 г. // Журнал Министерства народного просвещения, 1889. № 26. С. 8.

151  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб.
152  Грушевський М. Виїмки з жерел до історії України-Руси: до половини 

ХІ віку. С. 84. Порівн.: Liudprandi Antapodosis // Liudprandi episcopi Cremonensis 
Opera omnia  / Rec. I. Bekker. Hannoverae ; Lipsiae, 1915.

Ті з русів, кому пощастило повернутися додому, згадуючи сво-
їх побратимів, яких поглинули морські хвилі у свої зяючі запіне-
ні вуста, ще довго розповідали про той, подібний до блискавки 
вогонь із човнів. Греки в глибокій таємниці зберігали секрет цієї, 
вперше випробованої ними ще у 678 році, чудодійної зброї. «Мор-
ський вогонь» виготовлявся із суміші нафти, смоли й  сірки, що 
під тиском викидалася через бронзові труби-сифони, встановлені 
на візантійських дромонах. 

Незважаючи на катастрофу 11 липня, уцілілі залишки русь-
кої флотилії рушили до східних берегів Босфору. Просуваючись 
уздовж краю затоки мілководдям, недоступним для важких візан-
тійських суден, лодії русів проникли в  Пропонтиду (Мармурове 
море). Тут вони нишпорили аж до кінця серпня153, допоки не підій
шли відкликані з Егейського моря головні морські сили імперії. 

Ця поразка, хоч і  не була такою нищівною, як донедавна вона 
уявлялась історикам, вочевидь, все ж глибоко вразила Ігоря. Її тінь 
заплямувала весь князівський рід. Через кілька десятиліть по тому, 

153  Литаврин Г. Г. Малоизвестные свидетельства о походе князя Игоря на Ви-
зантию в 941 году // Восточная Европа в исторической ретроспективе: К 80-ле-
тию В. Т. Пашуто. Москва, 1999. С. 142–144.

Похід князя Ігоря на Візантію. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Битва військ Ігоря з греками біля стін Царгорода. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



114	 Розділ 2 Корінь і крона	 115

візантійський імператор Іоанн Цимісхій у розмові із Святославом 
Ігоревичем не  міг відмовити собі в  задоволенні принизити остан-
нього спогадом про ту нещасливу для Ігоря виправу на Греків. 
Надмірно згущаючи барви він кинув йому такі слова: «Гадаю ти 
не забув про поразку батька твого Інгоря, який, знехтувавши клят-
венний договір, приплив до столиці нашої з величезним військом 
на десяти тисячах суднах, а до Кіммерійського Боспору дістався 
лише заледве з десятком човнів, ставши сам вісником своєї долі»154. 

У 944 році, як свідчить Повість временних літ, Ігор спробував 
був взяти реванш. Подібно до Олега він зібрав багато воїв  — ва-
рягів, і  русів, і  полян, і  словен, і  кривичів, і  тиверців, і  печенігів 
найняв, «поиде на Греки въ лодьях и  на конихъ  . хотя мьстити 
себе»155. Візантійські імператори-співправителі Роман І  Лакапін, 
Стефан і Костянтин VІІ Багрянородний направили до стану Іго-
ря, військо якого вже досягнуло дунайських кордонів імперії, 
мирне посольство для переговорів. Ромейські дипломати почали 
умовляти Ігоря припинити похід, пропонуючи йому контрибу-
цію навіть більшу за ту, ніж давали Русі за Олега. Водночас вони 
улещували багатими дарунками печенігів, домагаючись від них 

154  Лев Диакон. История. Москва, 1988. Кн. VІ. С. 57.
155  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 45.

повернення до своїх кочовищ. Ситуація дедалі ускладнювалася. 
Тоді військова дружина Ігоря розсудила так: 

да аще сице глаголеть царь . то что хочемъ боле того . не бившеся 
имати злато и  сребро ю и  паволоки  . егда кто вѣсть кто одолѣеть 
мы ли онѣ ли . ли с моремъ кто свѣтенъ .се бо не по земли ходимъ . 
но по глубинѣ морьстѣи обьча смерть всѣмъ156. 

Ігор змушений був погодитися із цими доводами і  пристав на 
пропозицію базилевсів. Узявши від Греків велику контрибуцію — 
золото і поволоки на всіх воїв — він повернувся до Києва.

Мирна угода між обома країнами була скріплена письмовою 
хартією в  Царгороді візантійською стороною і  руськими посла-
ми. Ця вельми представницька делегація складалася з п’ятидесяти 
осіб157. Її очолював якийсь собі Івор — повноважний представник 
великого князя київського в  ранзі посла. За ним у  цьому списку 
джерела нараховують ще 24 послів від членів великокнязівської 

156  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 46.
157  Якщо в складанні угоди 911 року князя Олега у візантійській столиці бра-

ли участь 15 його «мужів», то посольство Ігоря 944 складалося з 24 осіб. При-
близно таким же за своїм чисельним складом був і потч княгині Ольги під час її 
візиту до Константинополя 957 року.

Спалення київської флотилії «грецьким вогнем». 
Мініатюра Радзівіллівського літопису

Складання клятвенної угоди хрещеної та нехрещеної Русі з Греками. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



116	 Розділ 2 Корінь і крона	 117

сім’ї і 25 купців. Цікаво зазначити, що в складі цієї дипломатичної 
місії згадується й особистий посол княгині Ольги на ймення Іску
севі (Aesces-wi). Як й  інші посланці київського правлячого дому, 
був він варязького походження, з  клану тих конунгів  — дружин-
них призвідців, що осіли на Русі. В угоді 944 року представлені: 

Иворъ солъ Игоревъ  . великаго князя Рускаго  . и  объчии сли  . 
Вуефастъ Святославль  . сынъ Игоревъ  . Искусеви Ольги княгини 
Слуды Игоревъ  . нети Игоревъ  . Оулѣбъ Володиславль Каницаръ 
Передъславинъ Шихъбернъ  . Сфандръ  . жены Улѣблѣ Прастѣнь 
Туръдуви Либиаръ Фастовъ . Гримъ Сфирьковъ Прастѣнъ . Акунъ . 
нети Игоревъ Кары Тудковъ . Каршевъ  . Туръдовъ  . Егри Евли-
сковъ  . Воистъ Воиковъ  . Истръ Аминодовъ  . Прастѣнъ  . Бернов  . 
Явтягъ  . Гунаровъ Шибридъ  . Алданъ Колъ Клековъ  . Стегги Ето-
новъ . Сфирка . Алвадъ Гудовъ . Фудри Туадовъ . Мутуръ Оутинъ158. 

Цей унікальний для середини Х століття реєстр відображає 
ієрархічну структуру правлячої київської верхівки, або, сказати б 
слідом за М. С. Грушевським, склад Київської держави. Та обста-
вина, що в цьому переліку князів та їхніх послів одинадцятим за 
рахунком названий Ігорів племінник на ім’я Якун (Акун), здаєть-
ся, дає підстави вважати, що такою була кількість членів власне 
великокняжого дому159. Інші посли були послані «от всякоя кня-
жья и  от всѣхъ людии Руския земля». Згадка «всякого княжья» 
в угоді Ігоря, а також «світлих» та «великих» князів, які в літера-
турній огранці угоди 911 року опиняються під рукою Олега по-
кликана, на мою думку, надати князівській гідності цій парі київ-
стких правителів більш значущого статусу. 

Русько-візантійська угода 944 року засвідчує вагому роль ки-
ївського жіноцтва в міжнародних зв’язках Київської держави. Цю 
дипломатичну практику яскраво демонструє склад делегації кня-
гині Ольги, з якою вона вирушить до Константинополя. На прий
нятті у  візантійського імператора Костянтина Багрянородного 
18 жовтня 957 року були присутні 16 родичок княгині, а також 18 

158  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 46–47.
159  Соловьев А. В. Заметки о договорах Руси с Греками. S. 411. Порівн.: Прес

няков А. Е. Княжое право в древней Руси. Очерки по истории Х–ХІІ столетий 
// Пресняков А. Е. Княжое право в древней Руси. Лекции по русской истории. 
Киевская Русь. Москва, 1993. С. 28–29.

її «жінок». Родички Ольги отримали у  подарунок від імператора 
таку ж само суму срібних грошей як і руські посли, а її «жінки» — 
винагороду сумірну подарунковим виплатам руським купцям. 
Такий розподіл імператорських подарунків, на думку Ф.  О. Анд
рощука, «свідчить про цікаву спробу урівняти статус жінок Русі 
відповідно до професійних груп, що їх ромеї вважали традиційно 
чоловічими. Але це не означає, що функцію послів і купців не мо-
гли виконувати жінки»160. 

Прибулі до візантійської столиці наприкінці 944 року послан-
ці Ігоря обновили давній мир і заприсяглися у його непорушності. 
Принесення клятви про дотримання досягнутих угод було звичай-
ною практикою середньовіччя. У  християнському співтоваристві 
її священною нормою («законом») було Святе Письмо, над яким 
вимовлялися клятви й обітниці. У язичницькому середовищі по-
ширеним звичаєм було присягатися зброєю. Практика клятви 
зброєю існувала в багатьох народів, зокрема, в південних слов’ян 
і германців. Останні вимовляли клятву, «тримаючи оголений меч 
чи кладучи руку на рукоятку меча, встромленого в землю»161. По-
рушення клятви присяги пов’язувалося в  древніх скандинавів із 
помстою богів, загибеллю від зброї. У  договорі «миру і  любові» 
князя з Ігоря з Греками, зокрема, повідомляється: 

…иже помыслить от страны руския  . разрушити таку любов  . 
и  елико ихъ крещенье прияли суть да приимуть месть от Бога 
вседержителя осуженье на погибель въ весь вѣк будущии . и ели-
ко ихъ  есть  не  хрещено да не  имуть помощи от бога ни от Перу
на, осуженье на погибель въ весь вѣк будущий; и  елико ихъ 
есть не  хрещено, да не  имуть помощи от Бога  . ни от Перуна  . 
да не ущитятся щиты своими . и да посѣчены будуть мечи своими . 
от стрѣлъ и от иного оружья своего . и да будуть раби въ весь вѣкъ 
будущии162.

160  Андрощук Ф. Гаральд Суіорий – останній вікінг. Київ, 2020. С. 34.
161  Павлов-Сильванский Н. П. Символизм в древнем русском праве // Пав-

лов-Сильванский Н. П. Феодализм в России. Москва, 1988. С. 500. Звичай клят-
ви на мечі був відомий також болгарам і аварам. Клятва зброєю була поширеною 
практикою і в інших народів. Див.: Фетисов А. А. Ритуальное содержание клят-
вы оружием в русско-византийских договорах Х в. // Становление славянского 
мира и Византия в епоху раннего средневековья. Москва, 2001. С. 113–119.

162  Лаврентьевская летопись  // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 47–48.



118	 Розділ 2 Корінь і крона	 119

Така ж кара чекала і на тих русів, які вже потроху наверталися 
в християнство: 

…мы же елико насъ хрестилися есмы  . кляхомъся церквью свята-
го Ильѣ въ сборнѣ церкви . и предлежащемъ честнымъ крестомъ . 
и хартьею сею . хранити все . еже есть написано на неи . не престу-
пити от него ничтоже  . а иже преступить се от страны нашея  . ли 
князь ли инъ кто . ли крещенъ или некрещенъ . да не имуть помо-
щи от Бога  . и да будеть рабъ въ весь вѣкъ в будущии . и да зако-
ленъ будеть своимъ оружьемъ163. 

Цей же мотив покарання від власної зброї за порушення мир-
них домовленостей міститься і в пізнішій (971 року) угоді Свято
слава Ігоревича: 

…якоже кляхъся ко царѣмъ Гречьскимъ . и со мною боляре и Русь 
вся  . да схранимъ правая съвѣщанья  . аще ли о  тѣхъ самѣхъ пре-
же речнъѣхъ [не] съхранимъ азъ же и  со мною и  подо мною  да 
имѣємъ клятву от Бога  . въ єго же вѣруємъ в Перуна и въ Волоса 
скотья Бога . и да будемъ колоти яко золото. и своимъ оружьємь да 
исѣчени будемъ се же имѣите во истину  . якоже створи нъѣнѣ къ 
вамъ . [и] написахомъ на харатьи сеи . и своими печатьми запеча-
тахомъ164. 

Перед нами три, що повторюють одна одну частини одного, 
здається, комплекту. Можна обережно припустити, що його осно-
вою стала клятвенна угода Святослава, перенесена літописцем на 
«дипломатичну» практику інших язичницьких князів  — Олега 
й Ігоря. При тому слід зазначити, що слов’янські божества — Пе-
рун та «скотий бог» Волос згадуються лише в клятвенних угодах 
Олега й  Святослава. Клятва-рота Ігоря відбулася, як стверджує 
літописець, перед ідолом Перуна і  в  церкві святого Іллі в  Києві. 
Приурочення її до київських реалій викликає обґрунтовані сумні-
ви165, проте ця літописна звістка спонукає до осмислення уявлень 

163  Лаврентьевская летопись  // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 52–53.
164  Там само. Стб. 73.
165  См.: Васильев М. А. Степень достоверности известия «Повести временных 

лет» о процедуре ратификации русско-византийского договора 944 г. // Древ-
нийшие государства Восточной Европы. 1998 год. Москва, 2000. С. 64–71; Olek-
siy Tolochko. Church of St. Elijah, ‘Baptized Ruses’, and the Date of the Second Ruso-
Byzantine Treaty, Byzantinoslavica. 2013. No. 1–2. PP. 111–128.

книжника-християнина про світ язичницьких богів і властивих їм 
функцій.

Повість временных літ свідчить про те, що процедура ратифіка-
ції русько-візантійської угоди 944 року відбувалася за участю са-
мого Ігоря головно на Перуновому пагорбі в Києві: «заутра призва 
Игорь слы  . и  приде на холмъ кде стояше Перунъ  . и  покладоша 
оружье свое и  щитъ и  золото  . и  ходи Игорь ротѣ и  люди его»166. 
Ця сакральна для князя та його дружинників (locum sacrum, 
в  уявленнях літописця, язичницької Русі) височина перебувала 
поза градом  — поблизу могил предків. Тут, як свідчать літописні 
джерела, згодом князь Володимир Святославич влаштував капи-
ще язичницьких божеств. Це сталося близько 980 року, коли він 
остаточно утвердився на київському престолі: 

…и нача княжити Володимеръ въ Києвѣ єдинъ . и постави кумиры 
на холму . внѣ двора теремнаго . Перуна древяна . а главу єго сре-
брену . а оусъ златъ . и Хърса Дажьбога . и Стрибога . и Симарьгла . 
и Мокошь и жряху имъ наричюще я богы . и привожаху сыны своя 
и дъщери . и жряху бѣсомъ . и оскверняху землю требами своими . 
и осквернися кровьми земля Руска . и холмо-тъ167. 

Поганське капище Володимира дослідники локалізують на па-
горбі, що знаходився на території сучасної садиби № 3 по Володи-
мирській вулиці та спортивного майданчикуа сусідньої школи168. 
Проте питання атрибуції цієї споруди Х століття як язичницького 
святилища та його головних персонажів залишаються дискусійни-
ми в науці. 

Центральною постаттю у  виписаній давньоруським книжни-
ком галереї язичницьких ідолів був Перун, якому цілком при-
родно було очолити коло богів князя та його військового оточен-
ня  — дружини. За походженням культ Перуна був пов’язаний із 
шануванням дуба. Дуб символізував силу, мужність, витрива-
лість, довголіття. Слов’янський Перун дуже близький литовсько-
му Перкунасу, який також був богом грози й  блискавки. Обидва 

166  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 54.
167  Там само. Стб. 79.
168  Див.: Толочко П. П., Боровський Я. Є. Язичницьке капище в «городі» Во-

лодимира // Археологія Києва. Київ, 1979. С. 3–7; Боровський Я. Є. Світогляд 
давніх киян. Київ, 1992. С. 90–97.



120	 Розділ 2 Корінь і крона	 121

теоніми споріднені, з  одного боку, латинською назвою дуба  — 
quercus, а з іншого — німецькою (порівняно, наприклад, з готською 
fairguni) і хетською (peruna) назвою (лісистої) гори. Ця схожість 
дозволяє думати, що слов’янська й  балтійська назви бога-громо-
вержця спочатку означали просто «дуб» або «дуб, що стоїть на 
горі», і були, можливо, як це буває, наслідком табуйованої заборо-
ни на проголошення справжнього, священного імені.

У пантеоні Володимира не  знайшлося місця для Волоса. Від-
повідно до давньої історіографічної традиції прийнято вважати, 
що ідол цього божества стояв на київському Подолі, біля Почай-
ни. Здається, першим висловив це досить гіпотетичне припущен-
ня київський аматор-археолог М. Ф. Берлинський. У  написаній 
ним на схилі XVIII століття «Історії міста Києва» він безапеля-
ційно стверджував, що на місці Введенської церкви на київському 
Подолі «існувало в  давнину язичницьке капище скотського бож-
ка Волоса; з  часу  ж запровадження християнської віри, на тому 
місці побудована церква св. великомученика Власія. При цьо-
му вулиця, що йде від Воскресенської церкви повз цю на замісь-
ку Оболонь, до пізніх часів називалася Бидлогонною, оскільки 

нею до згаданого капища приганяли худобу»169. Вважають також, 
що за церквою св. великомученика Власія було названо і вулицю 
Волоську. Але автор цих рядків схильний співвідносити її назву 
з  купцями-волохами, які мали на Подолі своє торгове подвір’я. 
Інша справа Новгород, де вулиця, на якій знаходилася церква 
св. Власія, має прозору назву Волосовської. 

Пов’язуючи функції Волоса як із скотарством, так і  з  судно-
плавством, Ю. Г. Писаренко мотивує, що той уособлював функції 
Подолу, в їхньому міфологічному осмисленні, а можливо й уособ
ленням споконвічної функції Києва як певної низової території 
разом з  її населенням і  худобою. На думку дослідника, «широка 
комунікативна роль києво-подільського ідола виявлялася у  кіль-
кох аспектах. Зокрема, з  ним асоціювалося уявлення про єдність 
руського роду, як у  становосоціальному, так, напевно, і  в  геогра-
фічному плані. Останній аспект полягав у тому, що ідол розташо-
вувався безпосередньо біля водної магістралі, що сполучає Київ 
із лівобережжям “Руської землі” (через перевіз), а також із земля-
ми басейну Дніпра на південь та північ від столиці». Автор також 
припускає, що в ідола Волоса укладалися громадські угоди, контр-
акти (торгові, шлюбні тощо) і здійснювалося судочинство170. Про-
те приписувані Волосу подібні функції обґрунтувати нічим. 

Спроби врятувати репутацію Волоса як бога багатства язич-
ницьких слов’ян і з’ясувати його співвідношення з Перуном — по-
кровителем вузького кола князівської дружини робилися неод
норазово. Розвиваючи, висловлене ще наприкінці XIX століття 
думку А. С. Фаміцина про різну племінну приналежність цих 
богів, В. Я. Петрухін вибудовує опозицію між ними за етнічною 
ознакою, співвідносячи культ Волоса з  новгородськими словена-
ми, а шанування Перуна замикає на Київському півдні. Цим, на 
його думку, і пояснюється «дуалізм» відносин русі та словен у вій-
ську Олега: вони пішли з-під Константинополя під різними ві-
трилами і клялися, укладаючи мир з різними богами171. Якщо до-

169  Берлинський М. Ф. Історія міста Києва / підг. тексту до друку, вступ. ст., 
комент. М. Ю. Брайчевського. Київ, 1991. С. 255.

170  Писаренко Ю. Г. Велес-Волос в  язичницькому світогляді Давньої Русі. 
Київ, 1997. С. 153. 

171  Петрухин В. Я. Начало этнокультурной истории Руси IX–XI веков. Смо-
ленск, 1995. С. 138–139.

Священний  
дуб Перуна.
Реконструкція 
Г. Ю. Івакіна



122	 Розділ 2 Корінь і крона	 123

тримуватися такого от погляду, то подібні «суперечності» мали б 
проявитися і  у  війську Святослава, що складало багато пізніше 
клятвенну угоду з  Греками під знаком Перуна й  Волоса. Проте, 
в давньоруських і візантійських писемних джерелах жодних про-
тиріч серед війська Святослава не виявляється.

Своїх відданих воїнів Святослав називав, за свідченням візан-
тійського письменника кінця Х століття Лева Диякона, «мужами 
крові». У створеній ним Історії він описав їхні язичницькі звичаї 
та ритуали. Після виснажливої ​ битви поблизу Доростола, руси 
з настанням ясної місячної ночі, «вийшли на рівнину і почали під-
бирати своїх мерців. Вони нагромадили їх перед стіною, розклали 
багато багать і  спалили, заколовши при цьому за звичаєм пред-
ків безліч полонених, чоловіків та жінок. Здійснивши цю криваву 
жертву, вони задушили кілька немовлят і півнів, топивши їх у во-
дах Істра»172. У цьому описі слід очевидно вбачати архаїчні обря-
ди воїнської магії173. Що стосується клятвенного ритуалу, то він 
не описаний в історії Лева Диякона. 

В умовах військових дій, та ще на чужій території руси вкрай 
потребували підтримки богів. За справедливим зауваженням 
Л. С. Клейна, для Святослава, втім як і для інших київських кня-
зів-язичників, був «надзвичайно важливим, крім Перуна, якийсь 
бог, хоч і  шанований у  східнослов’янських землях, але особливо 
популярний у  балканських слов’ян». Адже для норманських ли-
царів, які становили основу слов’янозованих військових форму-
вань перших київських князів, боги сильні лише на своїх землях: 
«Скандинави, причалюючи до чужих берегів, знімали своїх ідолів 
з  носів кораблів і  ховали в  трюм. На чужій землі панували чужі 
боги, і треба було молитися їм і задобрювати їх»174. Дослідникові 
вдалося встановити, що таким богом на Балканах був покровитель 

172  Лев Диакон. История. Москва, 1988. С. 78.
173  Ширше про сакральну роль півнів і дітей в цих обрядах див.: Дуйчев И. 

К вопросу о языческих жертвоприношениях в Древней Руси // Культурное на-
следие Древней Руси: Истоки, становление, традиции. Москва, 1976. С. 32–37; 
Мороз Й. К вопросу о детоубийстве у славян // Годишник на Софийский уни-
верситет «Св. Климент Охридски». Центр за славяно-византийски проучивания 
«Иван Дуйчев». София, 2000. Т. 90 (9). С. 33–45.

174  Клейн Л. С. Воскрешение Перуна. К реконструкции восточнославянского 
язычества. Санкт-Петербург, 2017. С. 142.

худоби (орних волів) святий Влас, а Візантії  — відповідно свя-
тий Власій. «Через слов’янське християнізоване населення Бал-
кан,  — стверджує Л. С. Клейн,  — це шанування поширилося на 
всю Європу. А «Власій» у сусідніх з Візантією південних слов’ян 
перетворилося на слов’янське «Влас», якому в східних слов’ян за-
кономірно відповідає «Волос». …Отже, присягаючись Волосом, 
князівські мужі мали на увазі того бога, якого все балканське насе-
лення шанувало як Власа, св. Власія»175. Поділяючи цю думку за-
уважу, що шанування Волоса не могло укорінитися на Русі раніше 
часів балканських походів Святослава. За свідченням Лева Дия-
кона, він розглядав Болгарію як свій військовий здобуток і не ду-
мав більше про повернення додому. Прагнучи облаштувати нову 
столицю своєї держави на Дунаї, він потребував заступництва ша-
нованого в тих краях божества. Так, напевно, і був набутий культ 
Волоса, що згодом поширився і на Русі. 

Прийнято вважати, що за правління Ігоря в 40-х роках Х сто-
ліття в  Києві з’являються перші християнські храми: церкви 
св.  Іллі та св. Миколая. Їх виникнення пояснюється жвавими 
зв’язками з  Візантією, постійною присутністю у  стольному граді 
Русі грецьких купців і дипломатів, які утворювали тут своєрідну 
християнську колонію. Та й  сама Русь, як випливає з  наведено-
го вище літописного тексту, вже поділялася на поганську (язич-
ницьку) і християнську половини. Щоправда, археологічних під-
тверджень ранньому храмобудівництву в Києві досі не виявлено. 
Згадану в літописі церкву святого Іллі, де присягалася Ігореві по-
братими-християни, слід, мабуть, вважати інтерполяцією на одно-
йменний храм, збудований у  візантійській столиці за імператора 
Василія І (867–886)176. Знаходився він поблизу північно-східної 
частини імператорського палацу й потрапити до нього можна було 
через соборну церкву Богоматері Фароської. 

Культ пророка Іллі набув особливого поширення у  Візантії 
за правління Василія І. Той ревно вшановував пророка з вдячнос-
ті за  провіщення йому його імператорського майбуття. У  цьому 

175  Клейн Л. С. Воскрешение Перуна. С. 147.
176  Васильев М. А. Степень достоверности известия «Повести временных 

лет» о процедуре ратификации русско-византийского договора 944 г. в Киеве // 
Древнейшие государства Восточной Европы. 1998 г. Москва, 2000. С. 64–71. 



124	 Розділ 2 Корінь і крона	 125

зв’язку І. Шевченко припускав можливим, що «церкву в  Києві 
присвятили Іллі, особливим шанувальником якого був Василій І, 
щоб відзначити у такий спосіб імператорське покровительство над 
найпершими християнами Русі»177.

За даними русько-візантійської угоди 944 року Ігор формально 
ще залишався язичником. Проте, він вирізнявся своїм толерант-
ним ставленням до християнства взагалі і християн, зокрема, яких 
немало було вже серед його найближчого оточення. Либонь тому, 
історики минулого називали Ігоря таємним або внутрішнім хрис-
тиянином178. Релігійно-політична ситуація, яка склалася в  Києві 
в період Ігоревого правління не могла не позначитися на форму-
ванні Ольги як особистості, і,  зокрема, її релігійних уподобань. 
З  дитинства вона зростала в  атмосфері конфесійної толерант-
ності, відкритості Києва різноманітним духовним впливам. Була 
княгиня вельми охоча до спілкування з купцями й дипломатами. 
Особливо сильне враження на неї справили, слід гадати, розповіді 
руських послів, які сподобилися бачити в Царгороді, «церковную 
красоту . и полаты златыа и в них сущаа богатество . злата много 
и паволокы и каменье драгое . страсти Господня и венець . и гвоз-
дие, и хламиду багряную . и мощи святых»179. 

Зустрічі з  дружиною правителя Русі шукали чужинецькі ман-
дрівники, що дозволило Ользі, під час тих неквапливих бесід, 
дещо перейняти з  їхніх мов, особливо гречизни. Серед подарун-
ків, якими щедро обдаровувалася князівська родина, найбільший 
інтерес становив, знайдений серед підношення грецьких мужів, 
манускрипт. Густо списані стоси пергамену ховалися під дерев’я
ними, обтягнутими тонко вичененою шкірою кришками, які засті-
балися на срібні застібки. Книга відкривалася витонченної роботи 
мініатюрами. Вони були своєрідним прологом до вміщенних у ній 
священних текстів: Євангелія і  Псалтирі. Хитромудрі письмена 
викликали в  княгині дивне, незбагненно-щемливе почуття, адже 

177  Шевченко І. Хрещення Київської Русі // Шевченко Ігор. Україна між 
Сходом і Заходом. Нариси з  історії культури до початку XVIII століття / авто-
риз. пер. з англ. Марії Габлевич; під ред. Андрія Ясіновського. Львів, 2001. С. 51.

178  Голубинский Е. История русской церкви. Т. 1. Первая половина тома. Мос
ква, 1901. С. 70. Томашівський Ст. Вступ до історії Церкви на Україні // Записки 
чина св. Василія Великого. Жовква, 1932. Т. ІV. Вип. 1–2. С. 67.

179  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 38.

літери тоді сприймалися як магічні знаки. Потроху Ольга освоїла-
ся з книгою, знаходячи в ній невимовну втіху в хвилини печалі.

Тим часом життя продовжувало спливати своїм звичаєм. Лиш 
Ігор, занепокоєний убогим станом державної скарбниці, ходив 
смутний і невеселий. Тож він, коли настала осінь, як сповіщає лі-
топис, «нача мыслити на Деревляны . хотя примыслити большюю 
дань»180. Очевидно, за цим скупим повідомленням Повісті времен-
них літ, вміщеним у завершенні літописної статті 944 року, хова-
ється традиційна, для цієї пори року, виправа князя з  дружиною 
у полюддя. Її наслідки літописні джерела замовчують, слід гадати, 
Ігореві без особливих труднощів вдалося подвоїти норми данини, 
яка стягувалася з древлян.

Ініціатором наступного, вочевидь, спонтанного походу на древ-
лян вже був не Ігор, а його військова дружина, яка із заздрощами 

180  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 54.

Полюддя.  
Князь Ігор 

збирає данину 
з древлян 

поблизу 
Іскоростеня 
восени 945 р. 

Малюнок  
К. В. Лебедєва. 

Хромолітографія. 
1903 р.



126	 Розділ 2 Корінь і крона	 127

поглядала на гарно вбраних і  доладно озброєних воїнів воєво-
ди Свенельда. І  сказала дружина Ігореві: «отроци Свѣньлъжи  . 
изодѣлися суть оружьемъ и  порты  . а мы нази  . поиди княже 
с нами в дань . да и ты добудеши и мы . и послуша ихъ Игорь . иде 
в Дерева в дань . и примышляше къ первой дани . и насиляше имъ 
и мужи его»181.

Тоді князь ще знаходився в  певній залежності від свого най-
ближчого дружинного оточення, тож і  змушений був рахуватися 
з  бажаннями останнього. Незважаючи на те, що ціни на невіль-
ників на міжнародних ринках дещо підупали (в 911 році вони 
становили 12 золотих за челядина, а в  944-му  — 8–12), київська 
купецька дружина була вельми охоча до золотої монети і  ладна 
ризикувати. 

...Вщерть завантажені хутрами, медом, воском та іншим добром, 
на яке щедрою була земля древлян, хури і  зграйка невільників 
у супроводі озброєних вершників прямували до Києва. Ігор, мірно 
погойдуючись у  сідлі, було трохи задрімав. Наразі аж стріпенув-
ся, спіймавши себе на шаленій думці. Після недовгого вагання він 

181  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 54.

звернувся до своїх дружинників з такими словами: «Ідіте ви з да-
ниною додому, а я вернусь і походжу іще». Хтось із старших кня-
жих воїв-слуг, спробував було відмовити Ігоря від цієї небезпеч-
ної авантюри. Однак той затято твердив своє. Зрештою вирішили 
розділитися навпіл: одна частина дружини мала продовжувати 
рухатися в  напрямку до Києва (не кидати  ж серед лісу стільки 
добра!), а інша  — відчайдушна жменька сміливців зголосилася 
повернутися з Ігорем до стін древлянської столиці. Тим часом по-
чули древляни, що він знову іде, «сдумавше со княземъ своимъ  . 
Маломъ  . аще ся въвадить волкъ в овцѣ  . то выносить все стадо  . 
аще не убьють его . тако и се . аще не убьемъ его . то вся ны погу-
бить. и послаша к нему глаголюще  . почто идеши опять поималъ 
еси всю дань  . и  не  послуша ихъ Игорь  . и  вышедше изъ града 
Изъкоръстѣня . Деревлене убиша Игоря . и и дружину его . бѣ бо 
ихъ мало»182.

Візантійський хроніст другої половини Х століття, згадуваний 
вже Лев Диякон, змальовує детальнішу картину розправи над Іго-
рем. Він стверджує, що полоненого князя древляни прив’язали 

182  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 54–55.

Останній похід князя Ігоря по древлянську данину. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Вбивство Ігоря древлянами. 
Мініатюра Радзивілівського літопису



128	 Розділ 2

до  стовбурів дерев і  за їх допомогою розчахнули того навпіл183. 
Більшість сучасних дослідників з  довірою ставляться до цього 
свідчення. І. Я. Фроянов спробував доповнити його, стверджу-
ючи, що Ігор був розчленований за допомогою священних дерев 
і похований у різних місцях Древлянщини184. Справді, в архаїчних 
спільнотах подекуди побутував звичай розчленовувати тіло по-
мерлого племінного вождя або чаклуна і ховати його по частинах 
в  різних місцевостях . Однак слід пам’ятати про те, що вбивство, 
вчинене за допомогою зігнутого дерева чи кількох дерев, є давнім, 
відомим ще з  античних часів, літературним прийомом. Подібні 
сюжети містяться, зокрема, в Метаморфозах Овідія, творах Апол-
лодора та інших давніх авторів. Гадаю, що версія загибелі князя 
Ігоря, вкладена візантійським хроністом у вуста Іоанна Цимісхія, 
є  літературною фікцією, яка знадобилася для того, аби останній 
міг якомога більше принизити свого співрозмовника — Святосла-
ва Ігоревича.

Кривава драма, що розігралася під стінами Іскоростеня, яскра-
во висвітлює драматичний характер зав’язку давньоруської дер-
жавності, яка зростала внаслідок протистояння місцевого авто-
номізму гегемоністським устремлінням київського князя та його 
військової дружини. Ця колізія стала переломною віхою в процесі 
розвитку державотворення на Русі. 

183  Лев Диакон. История. Кн. VІ. С. 57.
184  Фроянов И. Я. Древняя Русь. Опыт исследования социальной и полити-

ческой борьбы. Санкт-Петербург, 1995. С. 55–56.

Р о з д і л  3
REGINAЕ RUGORUM



	

Державну систему руську Ольга  
без сумніву держала сильною і зручною рукою.  
Ся система не ослабла і не розвалилася в часі 
між Ігорем і Святославом… — з рук матері 
прийняв він державу в повній силі і порядку. 
Княгиня, що лишила таку вікову пам‘ять  
своєю помстою за смерть чоловіка, видко,  

вміла його заступити.
Михайло Грушевський 

Звістка про трагічну загибель Ігоря в древлянських пущах при-
голомшила Ольгу мов грім серед ясного неба. Інтуїтивно відчу-
ваючи небезпеку, яка нависла над нею і малим Святославом, вона 
спробувала було знайти душевний спокій у присмерковій тиші па-
лацових склепінь, аби дати лад своїм думкам, які роїлися в голо-
ві: Святослав ще малий. Як зберегти для нього князівський пре-
стол? Адже бачила хижий полиск в очах Ігоревих небожів — Івора 
й Якуна. Ті здатні на все. Не варто й недооцінювати загрозу з боку 
войовничих древлян. 

Все її єство було сповнене жаданням помсти. Честь і репутацію 
роду, а також його право на володарювання будь-що треба було 
боронити. Та до часу Ольга глибоко затаїла свої потаємні думки. 
Зрештою наважилася посвятити в  них воєводу Свенельда, Свя-
тославового кормильця1 Асмуда та ще кількох достойників-рода-
ків. Коли ті повсідалися за дубовим обіднім столом, Ольга прине-
сла їм замість хліба камінь зі словами: «Ви не гідні кращого, ніж 
камінь, бо не помщаєтесь за Ігоря й ганьбите свій рід». 

1  «Кормилець», як і «дядько» староруських літописів, відповідають, за спо-
стереженнями А. Є. Преснякова, таким термінам латинських середньовічних 
текстів, як paedagogus, nutritor, bajulus. «У меровінгській і каролінгській Франції 
ці терміни, для яких ми не знаємо німецьких виразів, означали групу посад гер-
манського княжого двору, первісна і основна функція яких — виховання княжих 
дітей, а потім і керівництво їх першими кроками на життєвій ниві… Коріння цих 
синівських відносин князя-вихованця до кормильця треба, мабуть, шукати в по-
няттях, пов’язаних у стародавньому звичаєвому праві з розширенням кровних 
відносин, так званому штучному спорідненні» (Див.: Пресняков А. Кормилец, 
воевода, тысяцкий // Известия отделения русского языка и словесности импера-
торской АН. Санкт-Петербург, 1908. Т. ХІІІ, кн. 1. С. 150–151).



132	 Розділ 3 Reginae rugorum	 133

За нормами звичаєвого права, чоловіки, які зволікали з  вико-
нанням кровної помсти, зазнавали морального осуду з  боку ро-
дичів та й громадська думка була не на їхньому боці2. Отож вкла-
дений мною в  уста княгині Ольги словесний парафраз героїні 
давньої скандинавської Саги про битву на Вересковому Пустищі, 
не є творчою знахідкою автора.

Слід, однак, направду, замислитися над питанням: чи були 
в  жінки, нехай і  дружини київського князя, правові підстави іні-
ціювати виконання кровної помсти, демонструючи при цьому свої 
претензії на верховну владу в країні?

Історики минулого, зокрема, С. М. Соловйов відзначав, що 
в літописному переказі про Ольжину помсту відбилися «пануючі 
поняття часу, які поставили помсту за вбивство близької людини 
священним обов’язком; видно що і за часів складання літопису ці 
поняття не втратили своєї сили. При тодішній нерозвиненості сус-
пільних відносин помста за родича була переважно подвигом; ось 
чому розповідь про такий подвиг збуджувала загальну живу увагу 
і тому так свіжо і прикрашено збереглася у пам’яті народній. Сус-
пільство завжди, на якій би ступені розвитку воно не стояло, має 
глибоку повагу до звичаїв, що його оберігають, і прославляють як 
героїв тих людей, які дають силу цим звичаям. У нашому давньо-
му суспільстві в описувану епоху його розвитку звичай помсти був 
саме цим охоронним звичаєм, що підміняв правосуддя; і  той, хто 
свято виконував обов’язок помсти, був героєм правди, і, чим жор-
сткіше була помста, тим більше задоволення знаходило собі то-
дішнє суспільство, тим більше славило месника як гідного родича, 
а бути гідним родичем означало тоді, в перекладі на наші поняття, 
бути зразковим громадянином. Ось чому в  переказі показується, 
що помста Ольги була гідною помстою. Ольга, наймудріша з лю-
дей, прославляється саме за те, що вміла вигадати гідну помсту»3. 

Натомість радянські історики звинувачували княгиню Ольгу 
в  порушенні нею морального язичницького кодексу честі, згідно 

2  Никольский С. Л. Наследование и кровная месть (по материалам ранне
средневековой Скандинавии) // Восточная Европа в исторической ретроспекти-
ве: К 80-летию В. Т. Пашуто. Москва, 1999. С. 203.

3  Соловьев С. М. Сочинения в восемьнадцати книгах. Москва, 1988. Кн. І. 
Т. 1–2. С. 147–148.

якого дружина після смерті свого чоловіка буцім-то повинна була 
добровільно піти з життя. Мовляв, такій жінці було «непристой-
но» жити, якщо її чоловік помер. На думку О. М. Рапова, Ользі 
вдалося «обійти» і грубо порушити цей, як йому уявлялося, най-
важливіший язичницький звичай завдяки наявності у  неї вели-
ких земельних багатств та військового контингенту. Опираючись 
на ці воєнно-економічні ресурси, Ольга, буцім-то і захопила вели-
кокнязівську владу у  свої руки4. Історик беззастережно довірив-
ся оповіді давньокиївського книжника, не  співвідніс її з  розпо-
всюдженою в  середньовічній Європі практикою кревної помсти, 
через що таке тлумачення Ольжиної помсти є однобічним і спро
щеним. 

Статус, який здобула княгиня Ольга після смерті свого чолові-
ка, цілком вкладається у норму: «вона показана володаркою не за 
власним правом, а як вдова свого чоловіка, що урядує в часи мало-
ліття сина, а її вчинки стосовно древлян являють собою помсту за 
вбивство свого чоловіка»5. Середні віки на всій своїй протяжнос-
ті жили, мовлячи словами французького медієвіста Марка Блока, 
«під знаком кревної помсти. Не  випадає сумніватися,  — вмоти-
вововував вчений, — що на індивіда, якому було завдано кривди, 
обов’язок вендети накладався як найсвященніший з  обов’язків»6. 
Отже, Ольжине пожадання помсти над древлянами є цілком легі-
тимним. Право жінки на кровну помсту простежується в законо-
давчих пам’ятках середньовічної Скандинавії та Русі. Хоча жінка-
месниця й  відсутня в  праві, цей образ активно використовується 
у  наративних пам’ятках зазначених регіонів: «на реальний пра-
вовий статус жінки в  наявних текстах накладаються відголоски 
родових уявлень про кровну помсту як священний обов’язок, що 
пов’язував увесь сімейний колектив»7. 

4  Рапов О. М. Русская церковь в ІХ — первой трети ХІІ в. Принятие христи-
анства. Москва, 1988. С. 156.

5  Франклин С., Шепард Д. Начало Руси: 750–1200 / пер. с англ. под ред. 
Д. М. Буланина. Санкт-Петербург, 2009. С. 433.

6  Блок Марк. Феодальне суспільство / пер. з фр. Віктора Шовкуна. Київ, 
2002. С. 141.

7  Никольский С. Л. О характере участия женщин в кровной мести (Скан-
динавия и Древняя Русь) // Древнейшие государства Восточной Европы: 1999. 
Москва, 2001. С. 168.



134	 Розділ 3 Reginae rugorum	 135

Саме такий колектив неодмінно повинен  би був зібратися 
в осиротілому князівському теремі. Після довгих суперечок, коли 
емоції поступилися місцем тверезим роздумам, родаки, найвірогід-
ніше, вирішили трохи зачекати на подальший розвиток подій. Тим 
часом Свенельд завірив княгиню в тому, що його вої здатні конт
ролювати ситуацію в  Києві й  не допустять спроби відсторонен-
ня її від влади. Асмуд відповідав за життя й безпеку Святослава. 
Було також досягнуто домовленості аби нікому поки що не було 
дозволено публічно користуватися суспільним становищем Ігоря 
і  не  посідати його звичного місця ані вдома, ані на хмільній учті 
доки він не буде відомщений.

Водночас не  сиділи без діла і  древляни. Зібравшись на раду, 
вони після тривалої, розсудливої балачки таки зважилися на таке 
рішення: «се князя убихомъ Рускаго . поимемъ жену его Вольгу за 
князь свой Малъ . и Святослава . и створимъ ему якоже хощемъ»8. 
Ці слова, з  одного боку, засвідчують легітимність великокнязів-
ської влади київського правителя, а з  іншого  — глибоку закорі-
неність в  архаїчній свідомості слов’янської родоплемінної еліти 
уявлень про те, що ця влада є простим додатком до шлюбу з дру-
жиною загиблого носія гідності цієї влади й династії. В цьому від-
ношенні Ольгу можна уподібнити до легендарної шотландської 
королеви Гермутруди, рука й скіпетр якої, за образним висловлен-
ням Дж. Фрезера, були нероздільні9. Отож шлюбний вінець для 
древлянського князя Мала був, відповідно до тогочасних уявлень, 
діадемою царства. 

СВАТАННЯ НА КРОВІ
На сватання до Ольги древляни відрядили двадцять луччих 

мужів. Ці посланці, на думку літописця (щоправда, чітко ним 
не  сформульовану), були представниками древлянського кня-
зівського роду. Очевидно, кількість древлянських послів старо-
київський книжник вирахував шляхом інтерполяції на склад 

8  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 55.
9  Див.: Фрэзер Д. Д. Золотая ветвь: Исследования магии и  религии / пер. 

с англ. Москва, 1986. С. 153–154.

київського правлячого дому, відомого за русько-візантійськими 
угодами першої половини Х століття. 

Звертає на себе увагу та обставина, що це посольство обрало 
шлях до Києва по воді, на лодіях. Повість временних літ мотивує 
це тим, що діялося це весною, під час великої повіні: «бѣ бо тог-
да вода текущи . въздолѣ горы Киевьския . и на подольи не сѣдяху 
людье . но на горѣ»10. Можливо й справді весняне повноводдя зму-
сило мешканців Подолу перебратися на якийсь час до верхнього 
міста. Либонь саме тому древлянські лодії пришвартувалися під 
Боричевим, тобто під самим схилом старокиївського плато.

Одягнута в оксамитову одіж на соболиному хутрі, Ольга з ви-
сокої вежі свого князівського терему спокійно спостерігала за ме-
тушливою церемонією зустрічі гостей, яких слуги мали допрова-
дити до княжих покоїв. Можна обережно припустити, що на той 
час княж-двір вже частково перемістився на північний схил Ста-
рокиївської гори, ще не розділеної глибокими урвищами та яруга-
ми з південним краєм Замкової гори: 

…градъ же бѣ Киевъ . идеже есть нынѣ дворъ Гордятинъ . и Ники-
форовъ . а дворъ княжь бяше в городѣ . идеже есть нынѣ дворъ Во-
ротиславль . и Чюдин . а перевѣсище бѣ внѣ града . и бѣ внѣ града 
дворъ дроугыи, идѣже есть дворъ Деместиковъ за святою Богоро-
дицею надъ горою дворъ теремный . бѣ бо ту теремъ каменъ11.

Згаданий у  цьому літописному повідомленні, яке є, безпере-
чно, пізнішою інтерполяцією старокиївського книжника, двір те-
ремний дослідники, зазвичай, локалізують на краю Старокиївської 
гори, північно-східніше збудованої князем Володимиром напри-
кінці Х століття Десятинної церкви. На жаль, наявні археологічні 
й  літописні джерела не  дозволяють відтворити зовнішній вигляд 
комплексу палацових будівель родинного гнізда великокнязів-
ського дому Ігоря, Ольги й  Святослава. Археологічними розкоп-
ками на цій території (тепер вул. Андріївський узвіз, 38) були 
виявлені залишки великої будівлі, зведеної на кам’яних фунда-
ментах завдовжки 21 м. То була двоповерхова, пишно оздоблена 

10  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 55.
11  Там само.



136	 Розділ 3 Reginae rugorum	 137

трьохкамерна палацова споруда12. На мініатюрі ілюмінованого 
Радзивіллівського (Кенігсбергського) літопису XV ст., що зображує 
прибуття до Києва древлянських послів, княгиня Ольга спостері-
гає за ними з високої, вкритої двоскатним дахом споруди, опертої 
на навскісні балки — фахверк, які надають всій конструкції необ-
хідної жорсткості13. Давньоруський терем уявлявся дослідникам 
верхнім ярусом або вежею будівлі14. 

В. В. Хвойка, який досліджував руїни згаданої споруди на Ста-
рокиївській горі в  1907–1908 роках, беззастережно відносив спо-
рудження цієї будівлі до часу правління княгині Ольги. Натомість 
М. К. Каргер рішуче заперечував проти спроби пов’язати руїни 

12  Каргер М. К. Княжеские дворцы древнего Киева // Ученые записки Ле-
нинградского университета, 1955. № 193. Серия исторических наук. Вып. 22. 
С. 71–76; Толочко П. П. Історична топографія стародавнього Києва. Київ, 1972. 
С. 56; Раппопорт П. А. Русская архитектура Х–ХІІІ вв.: Каталог памятников 
(Свод археологических источников. Вып. Е 1–47). Ленинград, 1982. С. 9. 

13  Див.: Радзивиловская летопись. Факсимильное воспроизведение рукопи-
си. Москва, 1994. Л. 28 об.

14  Забелин И. Е. Домашний быт русских царей в ХVI и ХVII столетиях. Кни-
га первая: Государев двор, или дворец. Москва, 1990. С. 68; Ржига В. Ф. Очерки 
из истории быта до-монгольской Руси. Москва, 1929. С. 10.

цієї будівлі з  «теремом» княгині Ольги, вмотивовуючи тим, що 
«в ІХ–Х  ст.  ж до побудови Десятинної церкви, територія на якій 
вона була споруджена з  її околицями були зайняті курганним 
могильником»15. Вставка про сучасну нашому книжнику топогра-
фію Києва, вочевидь, знадобилася для того, аби надати рис достовір-
ності подальшому розлогому повіствуванню про Ольжині «помсти». 

Ледь посміхнувшись кутиками губ, Ольга зустріла прибульців 
люб’язним вітанням: «Добрі гості прийшли». І  сказали древляни 
у відповідь: «Прийшли, княгине». На вимовлене спокійним і рів-
ним тоном Ольжине питання про мету візиту древляни, переми-
наючись з ноги на ногу, відповіли:

посла ны Дерьвьска земля  . рькущи сице мужа твоего убихомъ  . 
бяше бо мужь твой аки волкъ . восхищая и грабя. а наши князи до-
бри суть . иже распасли суть Деревьску землю . да поиди за князь 
нашь за Малъ16.

15  Каргер М. К. Княжеские дворцы древнего Киева. С. 90. Порівн.: Кар-
гер М. К. Древний Киев. Очерки по истории материальной культуры древнерус-
ского города. Т. 2: Памятники киевского зодчества Х–ХІІІ вв. Москва ; Ленин-
град, 1961. С. 77.

16  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 56.

Древлянські посли відправляються до Києва на сватання Ользі. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Зустріч з Ольгою древлянських послів. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



138	 Розділ 3 Reginae rugorum	 139

Слід зауважити, що метафора вовка, якою тут скористався лі-
тописець, надзвичайно влучно передає образ князя-воїна і  дру-
жини-зграї у  поході. Водночас древлянські князі образно, в  іпос-
тасі добрих пасторів протиставляються київським. У  міфології 
перетворення людини на звіра (вовка) здійснюється тоді, коли 
відбувається вихід із самого себе і людина стає сучасником міфо-
логічної події17. Так чи інакше, перетворення людини на звіра при-
зводить до втрати нею внутрішнього простору. 

В архаїчному суспільстві поєдинок із хижим звіром, зазвичай, за-
вершувався поїданням його плоті й крові: «воїну це повинно було 
придати силу або мудрість супротивника, допомогти набути най-
цінніші його позитивні якості. Перемога людини над звіром транс-
формується в перехід таїнства влади, в обряд передачі міці, через що 
звір вже нібито й не вмирає, а “втілюється” в побідоносному герої»18. 

Подібні мотиви, ймовірно, визначали основний спонукальний 
зміст сватання древлянського князя, адже для свідомості людей 
первісного суспільства не було нічого більш звичного, ніж уявлен-
ня про те, що душа помираючого переходить у спадок його вбивці. 
Цим літературно-художнім прийомом літописець задавав досто-
вірних рис усій оповіді.

Уважно вислухавши древлянських послів, Ольга, після не-
стерпно тривалої паузи нарешті зітхнула й промовила до древлян 
такими словами:

люба ми есть рѣчь ваша . уже мнѣ мужа своего не крѣсити; но хочю 
вы почтити наутрия предъ людьми своими . а нынѣ идѣте въ лодью 
свою  . и лязите въ лодьи величающеся  . и азъ утро послю по вы  . 
вы же рьцѣте не едемъ на конѣхъ . ни пѣши идемъ . но понесѣте ны 
въ лодьѣ . и възнесуть вы в лодьи19.

Сприйнявши за чисту монету Ольжині слова, древляни, радісно 
перемовляючись, відправились у  відведене для них помешкання, 
де вже були накриті добірним питвом і  їжею дубові столи. Древ-
лянські посли не  звернули увагу на загадкову двозначність, яка 
бринить у мові княгині. Не хочуть помічати її і пізніші історики, 

17  Евзлин М. Космогония и ритуал. Москва, 1993. С. 261.
18  Кардини Франко. Истоки средневекового рыцарства. Москва, 1987. С.112.
19  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 56.

а якщо й помічають, то вбачають у цьому лише підступність і лу-
кавство Ольги. Наприклад, для В. Г. Мірзоєва є цілком природним, 
що цей літописний переказ, створений на його думку ще в дохрис-
тиянський період Київської Русі, «дихає варварською насолодою, 
отримуваною від спритності, підступності й ошуканства Ольги, які 
простодушні древляни приймали за істинну монету... Смисл опові-
дання — полягає, на його думку, — в прославленні варварської жор-
стокості Ольги, з  холодною розважливістю виявленою стосовно 
древлян, які захищали своє життя і  благополуччя від непомірної 
пожадливості. В основі філософії легенди лежить варварське пра-
во сили, поєднане із запереченням первісних норм суспільством, 
яке саме недавно вийшло з  його пелюшок»20. Інші дослідники 
слушно, на мій погляд, відзначають подвійне значення і поліварі-
антність семантики Ольжиних слів. О. О. Шайкін, зокрема, зна-
ходить у них візантійську витонченість і добачає торжество нової, 
вже не казкової свідомості над архаїчними уявленнями древлян21. 
До цього слід додати, що в репертуарі світової словесності «загад-
кова мова» завжди є виявом мудрості того, хто нею володіє22. Ось 
як говорить мудрість сама про себе в біблійній Книзі Приповістей 
Соломонових: У  мене рада й  помисл; я  розум, у  мене сила. Мною 
царі царюють і князі встановляють право (Пр. VІІІ, 14–15).

Суміщення християнської і язичницької міфології в літописній 
оповіді про Ольжину помсту древлянам більш виразно окреслює 
образ київської княгині. Згідно з  християнською символікою її 
сила в  збереженні вдовиної вірності, тобто цноти, яка невідділь-
но пов’язана з Мудрістю. Билинно-епічна ж традиція додає до рис 
недоступної нареченої-богатирші ще й войовничості. Оці її войов-
ничі риси вимальовуються з тих умов, або «трудних завдань», які 
вона відповідно до жанрових канонів богатирського епосу23 ста-
вить перед сватами Мала. 

20  Мирзоев В. Г. Былины и  летописи  — памятники русской исторической 
мысли. Москва, 1978. С. 182–183.

21  Шайкин А. «Се повhсти времяньных лѣт…» От Кия до Мономаха. Москва, 
1989. С. 54–55.

22  Плюханова М. Сюжеты и символы Московского царства. Санкт-Петербург, 
1995. С. 224–225.

23  Соколов Б. Эпические сказания о  женитьбе князя Владимира (Германо-
русские отношения в области эпоса). С. 73.



140	 Розділ 3 Reginae rugorum	 141

Повернімося, одначе, до самих древлянських сватів. У тім часі, 
коли вони справляли гучну учту, за повелінням Ольги на «дворѣ 
теремьстѣмъ» посвячені у  потаємні замисли княгині слуги май-
же всю ніч рили велику й  глибоку яму. Ледь засірів на небосхи-
лі новий день, Ольга звеліла переказати древлянським послан-
цям: «Зове вас Ольга на честь велику». Зрадівши таким словам, 
ті, пам’ятаючи настанову княгині, мовили з погордою у відповідь: 
«Не поїдемо ми ні на конях, ні на возах, ні пішки не підемо, а по-
несіте нас у човні». З удаваною смиренністю кияни відповіли їм:

намъ неволя князь нашь оубьенъ и и княгини наша хочетъ за вашь 
князь и понесоша я в лодьи . они же сѣдяху в перегъбѣхъ . въ вели-
кихъ сустугахъ гордящеся24. 

Ця замальовка старокиївського книжника є  дзеркальним кон
трапунктом, виписаної ним же раніше, пригоді Олега під мурами 
Константинополя. Пересування човнів суходолом у  середньо-
вічній ментальності є  знаковим виявом сили й  гордості. Високу 

24  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 56.

гідність древлянських по-
слів засвідчують «сустоги», 
що були знаковим елемен-
том їхнього вбрання25. Але 
водночас ця пишна процесія 
таїть у собі й знак смерті; це 
і  весільний обряд, і  похо-
ронний водночас26. Отакий 
подвійний його зміст роз-
кривається у  таких словах 
літописця:

и принесоша я  на дворъ 
к Ользѣ . и несъше вринуша 
е въ яму и  с  лодьею  . при-
никъши Ольга и  рече имъ 
добра ли вы честь  . они же 
рѣша пуще ны Игоревы 
смерти  . и  повелѣ (княги-
ня Ольга. — В. Р.) засыпати 
я живы27.

За свідченням арабських 
авторів першої половини 
Х століття, в  тогочасних 
їм русів побутував звичай 
спалювати своїх небіжчиків у  човні. Прибулий 922 року до дво-
ру царя волзьких булгарів спостережливий Ібн-Фадлан бачив ру-
сів, коли вони прийшли зі своїм крамом і стали у великому місті 
Булгарі на Камі. Він описав їхній побут та звичаї. «Почувши про 
смерть одного значного чоловіка в  них, я  дуже захотів,  — зізна-
ється автор,  — самому при тому бути». Ось складений ним звіт 
про побачене:

25  Вилкул Т. Древлянские «сустоги» // Ruthenica: Щорічник середньовічної 
історії та археології Східної Європи. Київ, 2006. Т. V. С. 232–233.

26  Лихачев Д. С. Комментарии // Повесть временных лет / подг. текста, пер., 
статьи и  коммент. Д. С. Лихачева; под ред. В. П. Адриановой-Перетц. 3-е изд., 
испр. и доп. Санкт-Петербург, 2007. С. 435–436.

27  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 56.

«…І вкинули їх в яму з човном». 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Поховальний човен вікінгів. 
IX ст.



142	 Розділ 3 Reginae rugorum	 143

Вони поклали небіжчика в  могилу й  накрили віком на десять 
днів, аж поки покраяли й  пошили йому одежу… Як настав день 
коли мали спалити небіжчика і дівчину (яка добровільно зголоси-
лася померти і бути похованою з ним. — В. Р.) я пішов до ріки, де 
стояв його човен. Дивлюся: його витягнено вже на берег, постав-
лено чотири підпори з  берези й  іншого дерева, а навколо ідоли-
образи, подібні до велетнів. Човен витягли на ті підпори і ходили 
туди й сюди, промовляючи слова, для мене незрозумілі, а небіжчик 
все ще був в своїй могилі, його ще не вийняли. Далі принесли лав-
ку, поставили її на човен і вкрили вишиваними килимами, шовком 
грецьким і  подушками, також з  грецького шовку. Прийшла стара 
жінка, що зветься ангелом смерті, і  позастеляла на лавці все оте: 
вона доглядає шитво й приготування, вона ж забиває дівчину; ба-
чив я її — червону, грубу, люту видом. 

Далі прийшли до могили, зняли землю й  витягли мерця… 
Наділи на нього широкі штани, панчохи, чоботи, куртку і  свиту 
з шовку з золотими гудзями, на голову наділи шапку з шовку і со-
боля, понесли в  шатро, що стояло на човні, посадили на килимі 
й підперли подушками; принесли напиток, овочі й пахучі рослини 
й кинули перед ним; принесли собаку, розтяли її надвоє і кинули 
в  човен. Принесли всю зброю небіжчика і  положили коло нього. 
Далі взяли двох коней, ганяли їх, аж доки упріли, розрубали ме-
чами й кинули у човен; далі привели двох биків (чи корів), розру-
бали їх і кинули в човен; далі принесли півня й курку, зарізали їх 
і кинули туди ж. 

…Дівчину положили поруч небіжчика, її господаря, двоє взяли 
її за ноги, двоє за руки, а стара, так звана ангел смерті, покрутила її 
шию шнурком і два противні кінці дала двом тягнути; сама підій
шла з великим, широким ножем, встромила межи ребра і вийняла, 
а два чоловіки душили її шнурком, доки не вмерла.

Потім підійшов ближчий родич небіжчика, взяв кавалок де-
рева, запалив і пішов задом наперед до човна, маючи в одній руці 
кавалок дерева, а другу тримаючи ззаду, сам голий, аж доки за-
палив дерево, що положили під човном після того, як положи-
ли вбиту дівчину коло її господаря. Після того люди підійшли 
з  трісками й  деревом; кожен мав запалений шматок дерева і  ки-
дав на дрова під човном. Огонь обняв дрова, далі човен, далі ша-
тро з  небіжчиком, дівчиною й  усім іншим; потім дмухнув дужий, 
сердитий вітер, полум’я розгорілось і  все дужче розпалювалось 
невпинно. …не минуло й  години, а вже човен, дерево, небіжчик 
і  дівчина стали самим попелом. Потім вони на місці, де стояв 

витягнутий з води човен, зробили щось подібне до округлого гор-
ба, встромили всередину велику березову палю, написали на ній 
ім’я небіжчика і ім’я руського короля й пішли собі28.

Описаний Ібн-Фадланом поховальний обряд знаходить певні 
відповідності і в матеріалах археологічних досліджень дружинних 
некрополів Східної Європи Х–ХІ ст. Так, серед матеріалів, вияв-
лених у кургані Галичина Могила поблизу княжого Галича, архео
логи зафіксували обвуглені залишки дерев’яного човна-одно
деревки, спаленого в  Х столітті під час поховального ритуалу29. 
Стійким набором подібних до цього ознак поховального обряду, 
включаючи поховання в  човні, характеризується також археоло-
гічний інвентар, що походить з  Гньоздовського могильника (ру-
біж Х–ХІ ст.) поблизу Смоленська30. Обряд спалення небіжчика 
в човні, запозичений язичницькими слов’янами від норманів, був 
привілеєм родової аристократії. Отож Ольжина честь древлянам 
постає тут у своїй зворотній перспективі.

Тим часом Ольга продовжила гру у сватання. Після завершен-
ня першого її кровавого акту, княгиня вже з власної ініціативи від-
ряджає до древлян свого посланця. Через нього вона ще раз під-
тверджує свою згоду вийти заміж за Мала, але побоюється, що 
кияни не відпустять її, задля чого й просить уважити її більш до-
стойним гідності посольством: «да аще мя просите право то при-
шлите мужа нарочиты  . да в  велицѣ чести приду за вашь князь  . 
еда не пустять мене людье Киевьстии»31.

Прохання Ольги прислати мужів нарочитих, статус яких був 
вищим мужів луччих попереднього посольства, було цілком вмо-
тивовано. Адже Ольга була харазматичним носієм князівської гід-
ності. Не було зайвим тут і посилання на суспільну думку людей 
київських. За доби середньовіччя, ставлення до князя визначало-
ся тим, наскільки його вчинки відповідали тому, що в сукупності 

28  Подається в  українському перекладі за вид.: Грушевський М. Виїмки з дже-
рел до історії України-Русі (до половини ХІ віка) // Грушевський М. С. Твори : 
в 50 т. Т. 6: Серія «Історичні студії та розвідки (1895–1900). Львів, 2004. С. 46–48.

29  Баран В., Томенчук Б. Літописний курган Галичина Могила у  Крилосі // 
Галичина, 1998, № 1 (2). С. 4–10.

30  Булкин В. А., Дубов И. В., Лебедев Г. С. Археологические памятники Древ-
ней Руси ІХ–ХІ вв. Ленинград, 1978. С. 33–34.

31  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 56–57.



144	 Розділ 3 Reginae rugorum	 145

усталених морально-етичних принципів визначало поняття честі. 
Адже честь то не застигла імманентна даність, раз і назавжди да-
рована князівському клану. Саме слово честь було похідним від 
спостереження за поведінкою людей і розуміння й прийняття (чи 
не прийняття) навколишнім соціумом. Інакше кажучи, місце кня-
зя в  суспільстві «прямо залежало від оцінки його поведінки ото-
ченням. Претензія на визнання обов’язково повинна була відпові-
дати прийнятим нормам поведінки»32.

Отож пропозиція Ольги не викликала будь яких підозр у древ-
лянських достойників: «Це почувши древляни вибрали ліпших 
мужів, які держать Древлянську землю, і послали по неї». За цими 
словами у  Літописці Переялавля Суздальского, міститься доволі 
інтересна замальовка про сон древлянського князя Мала:

…князю же веселие творящу къ бракоу и  сон часто зряше Малъ 
князь: се бо пришед Олга дааше емоу пръты многоценьны червены, 
вси жемьчюгом иссаджены и одѣяла чърны съ зелеными оузорами 
и лодьи, в нихъ же несенымъ быти, смолны33. 

На думку Д. С. Лихачова, сон древлянського князя Мала є лі-
тературною переробкою усної легенди, побудованої на двох тісно 
переплетених між собою обрядах — весільному й поховальному34. 
Джерела цього літописного повідомлення слід шукати, на мою 
думку, не в усній фольклорно-епічній традиції, а в книжній. Міс-
тично-символічні уявлення, пов’язані із дорогоцінним камінням, 
поширюються на Русі з часу появи тут візантійської перекладної 
літератури, зокрема Хроніки Георгія Амартола та вміщеного в  Із-
борнику Святослава 1073 р. грецького перекладу Слова Єпіфанія 
Кіпрського «О 12 камнях, которые были на логии святителевы 
надеты». Наприклад, адамант, який мав властивість міняти свій 
колір, наділявся в літературній традиції здатністю віщувати май-
бутнє: «премѣноуя различья боудоущая нѣкая повѣдая проявля-
ше хотящею быти людемъ, аще чернъ боудяше, то смерть, аще ли 

32  Данилевский И. Н. Древняя Русь глазами современников и потомков. 
Москва, 1999. С. 113.

33  Лепописец Переяславля Суздальского, составленный в начале ХІІІ века 
(между 1214 и 1219 годов). Москва, 1851. С. 11.

34  Лихачев Д. С. «Слово о полку Игореве» и культура его времени. 
Ленинград, 1978. С. 229–234.

червленъ боудяше, то кръви пролитиє. Аще ли бѣлъ, премѣноу 
явлѧющю Богу»35.

Сон Мала, як уже відзначалося в науковій літературі, віщує не-
щастя древлянському князю: дорогоцінне вбрання, прикрашене 
перлами, символізує сльози, чорний колір — траур, а човен постає 
тут знову як деталь поховального обряду. Зв’язок між сном взага-
лі і смертю, сновидінням і загробним світом в архаїчних суспіль-
ствах був, як показав Жак Ле Гофф, дуже сильним: «Сни — це тіні, 
фантоми, туманні образи, що мають пристановище у  загробному 
царстві... Сновидіння  — це вихідці із того, потойбічного світу»36. 
Сни в середньовічній літературі мають характер насамперед боже-
ственних одкровень або попереджень про грядуще за ними пока-
рання чи обіцяння якихось благ. 

За ними і  прибуло до Києва друге древлянське посольство. 
Княгиня з  гідністю зустріла прибульців. Як і  належить гос-
тинній господарці вона виявила гостям честь велику, запро-
понувавши останнім вимитися в  гарячій лазні: «Деревляномъ 
же пришедъшим  . повелѣ Ольга мовь створити рькуще сице  . 
измывшеся придите ко мнѣ»37. Відвідини мийні в  середньовіч-
ній Русі не  було буденною процедурою. Цю розкіш можна було 
звідати тільки на свята та ще на передодні весілля. Купання мо-
лодих перед весіллям було властиве багатьом індоєвропейським 
народам. Відомий український етнограф М. Ф. Сумцов свого 
часу зауважував, що купання це — aqua accipere — одне з найго-
ловніших дійств на давньослов’янському весіллі38. Отож і в цьому 
разі Ольга вчинила цілком відповідно до приписів передшлюб-
ного ритуалу. Та коли древляни стали митися, заперли мийню за 
ними. І  повеліла Ольга запалити її од дверей, і  тут згоріли вони 
всі: «запроша о нихъ истобъку . и повелѣ зажечи я отъ дверий . ту 

35  Истрин В. М. Книгы временьныя и образныя Георгия Мниха. Хроника Гео
ргия Амартола в древнем славянорусском переводе. Текст, исследование и сло-
варь. Т. 1. С. 44.

36  Ле Гофф Ж. Средневековый мир воображаемого / пер. с фр. Москва, 2001. 
С. 328.

37  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 57.
38  Сумцов Н. Ф. О свадебных обрядах, преимущественно русских. Харьков, 

1881. С. 100.



146	 Розділ 3 Reginae rugorum	 147

изгорѣша вси»39. Весільне купання враз перетворюється на свою 
протилежність — похоронний обряд. 

В уявленнях слов’ян Середньовіччя лазня була місцем зустрі-
чі світу живих і світу померлих. Одна іпостась цього образу сим-
волізує почесть і святість, а інша постає в есхатологічному вимірі, 
як частина поховального обряду40. Як свідчать фольклорні та ет-
нографічні матеріали, у східних слов’ян аж до недавніх часів було 
заведено навесні, у  Великий четвер або взимку, на перший день 
Різдва Христового топити лазню й залишати там рушники (убру-
си), щоб душі померлих (навьї) могли зігрітися41. 

Двозначність слів княгині Ольги («измывшеся придите ко 
мнѣ») нерідко убачають у  зближенні вогню і  води, яким однако-
вою мірою присвоювались очисні властивості. А звідси й неминучу 
«в контексті християнського літопису активізацію християнської 
символіки вогню, який очищує достойних і обпалює недостойних. 

39  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 57.
40  Див.: Banaszkiewicz Jacek. Krol i laznia, Bog i laznia (Gall Anonim o Bolesla-

wie Chrobrom; Povest’ vremennych let o stworzeniu Pierwszego Czlowieka) // Wy-
obraznia Sredniowieczna. Warszawa, 1996. S. 205–222.

41  Зеленин Д. Народный обычай «греть покойников». Харьков, 1909.

“Очищення” древлян перетворюється на їх знищення»42. Про очис-
ну роль вогню у закладенні підвалин святого християнського цар-
ства на Русі йдеться і в Степенній книзі:

Тако и сия чюдесная Ольга противныхъ вездѣ одолѣ и всю свою 
страну и  люди отъ безакония свободи... И  тако банею крещения 
всю черность грѣховную отнюдь омывши, и богонасажденный рай 
церковный созда43.

Ім’я Ольга походить, як уже зазначалося, від давньоісландсько-
го Helga, що означає Свята. Однією з  ознак святості є  есхатоло-
гічний образ вогню, який символізує магічно-релігійну силу його 
творця. Такою містичною силою і  наділяє Ольгу, ще язичницю, 
старокиївський літописець. А видатний польський поет XVII сто-
ліття Ян Домбровський, який захоплювався давніми русичами, 
порівнював княгиню Ольгу з Жанною д’Арк44.

Третя дія Ольжиної гри-спектаклю також була ініційована ки-
ївською княгинею. На цей раз вона звеліла переказати древлянам 
таке: «…сице уже иду к вамъ  . да пристроите меды многи в градѣ 
иде же оубисте мужа моего да поплачюся надъ гробомъ его  . 
и створю трызну мужю своему»45.

Бажання княгині справити тризну за чоловіком не  виклика-
ло ані супротиву, ані подиву з боку древлян. Поминальна тризна, 
і  справді, була невід’ємною частиною поховального обряду. Як 
оповідає арабський письменник кінця ІХ — початку Х століття — 
Ібн-Русте, у  своїй замальовці про звичаї русів, «коли минає рік 

42  Филиппов С. Христианская святость и языческая магия в летописном по-
вествовании о княгине Ольге (Христианская мудрость и языческая хитрость) // 
Studia Slavica Hung. Budapest, 2001. № 46. С. 86.

43  Книга Степенная Царского Родословия // ПСРЛ. Т. ХХІ. Ч. 1. С. 37.
44  Шевченко І. Польща в історії України // Шевченко Ігор. Україна між Схо-

дом і  Заходом. Нариси з  історії культури до початку XVIII століття / авториз. 
пер. з англ. Марії Габлевич; під ред. Андрія Ясіновського. Львів, 2001. С. 135. Цей 
польський автор багато в  чому, за словами І. Шевченка, «випередив (і «попра-
вив») історичну концепцію Михайла Грушевського». Домбровський стверджу-
вав, що київські «монархи» правили над «сарматами», тримали в покорі північне 
плем’я мосхів (себто, московитів) і нападали на Візантійську імперію. Володіння 
русів окреслюються ним від річки Віслока на заході до крижаних волзьких вод. 
(Ширше див.: Шевченко І. Польща в історії України. С.135–136). 

45  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 57.

Спалення древлянських послів. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису 



148	 Розділ 3 Reginae rugorum	 149

після смерті небіжчика беруть вони барилець двадцять, більше чи 
менше, меду, несуть на той пагорб, де збирається родина небіжчи-
ка, їдять там і п’ють»46. 

Однак, слід мати на увазі, що в архаїчних ритуалах поминаль-
ного циклу провідна роль належала чоловікам: на них лежав по-
хоронний обов’язок, а значить вони і забезпечували загробне жит-
тя предків. На думку чеського славіста Й. Янко, у слов’янському 
середньовічному світі право вшановувати і піклуватися про душі 
померлих мали виключно чоловіки47. Сучасна наука солідаризу-
ється із цим висновком вченого48. Зрозуміло, що в організації по-
минальної тризни брали участь усі члени княжої родини. На зва-
рені древлянами меди вони й  нагодилися. Перш ніж їх випити, 
Ольга розпорядилася насипати над могилою Ігоря курган: «приде 

46  Грушевський М. Виїмки з  джерел до історії України-Русі (до половини 
ХІ  віка). С. 50. Порівн.: Новосельцев А. П. Восточные источники о  восточных 
славянах и Руси VІ–ІХ вв. Москва. С. 294.

47  Janko J. O praveku slovanskem. Praha, 1912. S. 209.
48  Див.: Валенцова М. М. Отражение категории «мужской — женский» в ка-

лендарной обрядности славян // Славянские этюды. Сборник статей к юбилею 
С. М. Толстой. Москва, 1999. С. 127–129.

къ гробу его (Ігоря. — В. Р.) и плакася по мужи своемъ . и повелѣ 
людемъ своимъ съсути могилу велику  . и яко соспоша  . и повелѣ 
трызну творити»49. Як бачимо курган над могилою Ігоря насипали 
люди Ольги, що відповідало звичаям русів. 

Могила Ігоря локалізується неподалік літописного Іскоресте-
ня — в околицях села Сингай у верхів’х річечки Ушинки, де й до-
тепер те урочище місцеві жителі називають Ігоревою могилою. 
Однак тлінні останки князя Ігоря та його обладунки, сховані під 
цим курганним насипом, до наших днів не збереглися. Єдине, що 
вціліло з того поховання, так це бронзовий наконечник піхов меча, 
який у 1980 році передав у дарунок Державному історичному му-
зею в  Москві відомий архітектор П. Д. Барановський. Фахівці 
датують такі ажурні наконечники піхов з  так званим північним 
орнаментом скандинавського стилю серединою Х століття. 

Цікавими є обставини цієї знахідки.
...Під час Першої світової війни П. Д. Барановському доводилося, 

по роду служби, мати справу з десятиверстовою картою. Його увагу 
привернула місцевість Ігорева могила, означена дрібним шрифтом 
поблизу Коростеня. Коли майбутньому архітекторові трапилася 
нагода відвідати те урочище, очам П. Д. Барановського постав, роз-
різаний траншеєю навпіл курган, заввишки близько трьох метрів. 
Кажуть, цей курган вразив своїми розмірами В. М. Татищева, якого 
привели до цього краю стежки воєнної кампанії 1710 року, відомої 
під назвою Прутського походу.

За кілька днів до приїзду Барановського в  село Сингай (тре-
ба ж такому статися!), цей курган, за словами місцевих селян, був 
розкопаний російськими солдатами напередодні їх передислокації 
в інше місце. Розкопками було виявлено людський кістяк, а поруч 
нього меч. Офіцер, який керував тими, безперечно, дилетантськи-
ми розкопками, меч забрав із собою, а кістяк звелів перенести до 
сільської каплички. Оглядаючи кістяк, П. Д. Барановський випад-
ково його зачепив необережним порухом руки. Земля з нього об-
сипалася і на підлогу вивалився той самий наконечник піхов меча. 
Ця знахідка, опублікована у  1982 році М. В. Фехнер50, і  дотепер, 

49  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 57.
50  Фехнер М. В. Наконечник ножен меча из кургана близ Искоростеня // Со-

ветская археология, 1982, № 4. С.239–244.

Могильний курган князя Ігоря. 
Фото автора



150	 Розділ 3 Reginae rugorum	 151

мабуть, зберігається в  московському музеї (ДІМ, інв. № 105009, 
оп. 2575/1). Наконечник піхов меча Ігоря орнаментовано плети-
вом з виразними антропоморфними рисами, в яких фахівці вбача-
ють своєрідну ілюстрацію до міфологічного епізоду змагань сина 
Одіна-Тора із змієм51. Зрозуміло, що власник такого зброярського 
припасування мав і  відповідним чином декорований меч. Мож-
ливо, стрижень його руків’я був обгорнутий срібною пластиною, 
покритою золоченим зооморфним чи рослинним декором. Воче-
видь, подальші дослідження дозволять у майбутньому детальніше 
простежити долю Ігоревої могили, біля якої розігралася заключна 
сцена третьої помсти княгині Ольги.

Їй передував удовиний плач, осмислений автором Степенної 
книги як вболівання за долю Руської землі:

…о свѣте мой милый, о драгий мой животѣ, како оплачю тебе или что 
сотворю тебѣ? Самодержець всей Русской земли былъ еси; нынѣ же 
мертвъ и землею покровенъ и никимъ же не владѣеши... Гдѣ великое 

51  Зоценко В. М. Скандинавські артефакти Південно-Західної Русі // Ста-
родавній Іскоростень і слов’янські гради VIII–X ст. : зб. наук. праць. Київ, 2004. 
С. 87–88.

государство самодръства твоего? гдѣ слава и  красота мира сего? 
Гдѣ багряница брачныя и ризы многоцѣнныя? гдѣ злато и сребро, 
и вина, и меды, и брачна честная, и быстрии кони, и домове вели-
ции, и имѣния многая, и дани, и чести бесчисленния, и гордѣния въ 
болярехъ своихъ? Уже тебѣ не будетъ сего никогда же52.

У тім часі, за свідченням Повісті временних літ, древляни пов
сідалися на свіжонасипаному курганному насипі й  заходилися 
пиячити. Під час цієї ритуальної учти їм прислуговували Ольжи-
ні отроки. Хмільні меди потроху вдавалися взнаки. Відповідаючи 
на цілком закономірне питання захмелілих древлян: «де є  друзі 
наші, що їх ми послали до тебе?», Ольга, витерши сльозу, загадко-
во і, мабуть, не без ледь приховуваної погрози на це мовила у від-
повідь: «Ідуть вслід за мною з  дружиною мужа мойого». Тобто 
вона їм дала зрозуміти про підготовку, спрямованого проти них 
збройного походу київських дружинників покійного Ігоря. Та щоб 
їм було невтямки про що йдеться, тут же звеліла своїм отрокам 
«пити на ня», тобто позмагатися з древлянами у пиятиці.

52  Книга Степенная Царского Родословия // ПСРЛ. Т. ХХІ. Ч. 1. С. 9–10.

Спорудження кургану на могилі Ігоря та підготовка до тризни за ним. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Знищення древлянської знаті під час хмільної поминальної тризни  
на кургані Ігоря. 

Мініатюра Радзивіллівського літопису



152	 Розділ 3 Reginae rugorum	 153

…и яко упишася Деревляне,  — сповіщає літописець,  — повелѣ 
дружинѣ своей сѣчи деревляны; и  исѣкоша ихъ 5000  . а Ольга 
возъвратися Киеве, и пристрои вои на прокъ ихъ53.

Цій погребальній воєнній грі-битві передували, як годилося, 
ритуальні веселощі. Їх місце на поминальній тризні пояснюється 
язичницькими віруваннями в  те, що така поведінка обертається 
на свою протилежність. Язичницькі слов’яни водили погребальні 
хороводи в русі проти сонця, тоді як нормальний рух по колу йде 
«посолонь», тобто зліва на право за годинниковою стрілкою. Пе-
реміщення ж у зворотному напрямку були пов’язані з обрядовою 
інверсією, що передбачає входження в контакт із потойбічним сві-
том. Така перевернутість поведінки виступає як природна й необ-
хідна умова спілкування з потойбічним світом і його конкретними 
представниками54.

Не слід забувати про те, що поминальна тризна була влаштова-
на напередодні гаданого весілля Ольги й Мала. Весільний обряд, 
як і поховальний, завжди супроводжувався ритуальними бійками. 
О. О. Потебня свого часу наголошував на тому, що «одруження 
служить символом битви і смерті, тому що і те, і друге, і третє — 
суд Божий»55. Розпочавшись на могилі Ігоря, ця ритуальна гра-
битва, як і в попередніх епізодах Ольжиної помсти, перетворилася 
на справжню, хай і перебільшену літописцем за кількістю учасни-
ків, криваву бійню.

Образ битви — учти яскраво змальовує Новгородський літопис 
молодшого ізводу під 1016 роком. То був саме переддень вирішаль-
ної битви Ярослава Мудрого зі Святополком Окаянним. Уночі 
Ярослав, через посередництво свого отрока, обмінюється з мужем 
зі стану Святополка, але неприязним останньому (тобто впрова-
дженому туди вивідувачу), такими загадковими словами: «онь-
сии, что ты велишь творити? меду мало варено, а дружины много. 
И тъ рече мужь: рчи тако Ярославу: да аще меду мало, а дружинѣ 
много, да к  вечери дати. И  разумѣ Ярославъ, яко в  нощь велит 	

53  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 57.
54  Успенский Б. А. Антиповедение в  культуре Древней Руси // Проблемы 

изучения культурного наследия. Москва, 1985. С. 327–328.
55  Потебня А. О  некоторых символах в  славянской народной поэзии. Харь-

ков, 1860. С. 14.

сѣщится»56. Підготовка до хмільної учти тут уподібнюється підго-
товці до бойовища.

Фольклорно-біблійне поєднання образів бенкету, смерті й шлю-
бу притаманне, як запримічено дослідниками57, й  завершальній 
сцені битви Слова о  плъку Игоревѣ. Поразка Ігоревих полків на 
березі Каяли уподібнюється гіркому похміллю після весільної 	
учти:

Бишася день,
бишася другыи;
третьяго дни къ полуднию падоша 
стязи Игоревы.
Ту ся брата разлучиста на брезѣ 
быстрои Каялы,
Ту кровавого вина недоста;
ту пиръ докончаша храбріи Русичи:
сваты попоиша,
а сами полегоша
за землю Рускую58.

Таким чином, три послідовні, одягнуті в шати ритуального об-
ряду сватання, дійства, що відбувалися за участю княгині Ольги 
та древлянських мужів, незмінно перетворюються на свою проти-
лежність — такі ж трикратно послідовні, моторошно-реальні похо-
вальні обряди.

Дослідників віддавна бентежило питання щодо достовірності 
літописних переказів про Ольжину помсту древлянам за смерть 
свого чоловіка. У  науковій літературі висловлюються діаме-
трально протилежні погляди щодо цього. Свого часу, наприклад, 
М. М. Карамзін стверджував: «здесь Летописец сообщает нам мно-
гия подробности, отчасти не  согласныя ни с  вероятностями раз-
судка, ни с возможностию Истории, и взятыя, без всякого сомне-
ния из народной сказки; но как истинное происшествие должно 

56  Новгородская Первая летопись старшего и младшего изводов. С. 175.
57  Див.: Плюханова М. Сюжеты и символы Московского царства. С. 195.
58  Ироническая песнь о  походе на половцев удельного князя Новгорода-

Северского Игоря Святославича, писанная старинным русским язиком в  исхо-
де ХІІ столетия с переложением на употребляемое ныне наречие. Москва, 1800. 
С.  18. Порівн: Слово про Ігорів похід / пер. Максима Рильського. Київ, 1974. 
С. 29–31.



154	 Розділ 3 Reginae rugorum	 155

быть их основанием, и самые басни древния любопытны для ума 
внимательного, изображая обычаи и дух времени»59.

М. Ю. Брайчевський, рішуче заперечуючи достовірність цих 
помст, називає їх фантастичними переказами псевдофольклорного 
типу, що мають позаісторичний характер60. Більш обережний щодо 
цього О. Й. Пріцак, який услід за А. Стендер-Петерсом, вважає ці 
літописні оповіді «прикрашеними бувальщинами, що базуються 
на варязьких військових жартах» і носять епічний характер61. 

Об’єднуючи Ольжині помсти в  гадано первісно-цілісний літе-
ратурний твір (Сказання) Б. О. Рибаков, цілком у дусі радянських 
часів, убачав у ньому певне ідеологічне підґрунття: автор Сказан-
ня про помсту, мовляв, «впливав примітивним художнім засо-
бом на примітивну, напівпервісну свідомість своїх сучасників, і до 
мечей київських дружинників він приєднав ідеологічну зброю, 
змушуючи своїх слухачів повірити у  мудрість і  непереможність 
київського князівського дому. Ошуканство, підступність, непере-
вершена жорстокість головної героїні сказання, очевидно, не  ви-
ходили за межі тогочасної моралі. Вони не  засуджуються, а,  нав
паки, прославляються як властивості і  переваги вищої мудрої 
істоти. У цьому відношенні Сказання про помсту виявляється ви-
нятково цікавим літературно-політичним твором (спочатку, ймо-
вірно, усним) спрямованим на звеличення міці Києва. Включення 
сказання в літопис за онука Ольги князя Володимира демонструє 
його цінність для офіційного державного літописання»62. Д. С. Ли-
хачов, коментуючи відповідні епізоди Ольжиної помсти Повісті 
временних літ, вважав, що вони «підкреслюють нетямущість древ-
лян на противагу мудрості Ольги. Древляни своєю нерозумністю 
ніби самі себе прирікають на загибель... древлянські посли не про-
сто згублені за допомогою лодії, лазні і поминальної учти — кожна 
помста Ольги суть випробування-загадка, що відповідає весільній 

59  Карамзин Н. М. История государства Российского : в  12 т. Т. 1. Москва, 
1989. С. 267.

60  Брайчевський М. Ю. Утвердження християнства на Русі. Київ, 1988. С. 88.
61  Пріцак О. Коли і  де хрестилася Ольга // Записки Наукового Товариства 

ім.  Т. Шевченка. Т. ССХХV: Праці історично-філософської секції. Львів, 1993. 
С. 137.

62  Рыбаков Б. А. Киевская Русь и  русские княжества ХІІ–ХІІІ вв. Москва, 
1982. С. 362.

обрядовості. За канонами казки «наречені» чи свати, що нездатні 
були розгадати загадки царівни-нареченої повинні були вмерти»63. 

Оригінальною стала спроба С. Філіппова витлумачити літопис-
ну оповідь про Ольжині помсти як розгорнуту міфологему магіч-
ного відновлення, втраченої з убивством Ігоря сакральності влади 
київських князів64. Віддаючи належне спостереженням вченого, 
зауважу, що відповідні фрагменти цього літописного тексту побу-
довані за принципом полі/багатоярусної символіки, що утруднює 
вибір правильного коду для його дешифрування. Не  впевнений, 
що авторові вдалося зробити правильний вибір.

Яскраво виписана літописцем історія трикратної помсти княги-
ні Ольги є, очевидно, скоріше за все історико-художнім вимислом 
середньовічного книжника. Не  можна не  погодитися з  тим, що 
більшості з  літописних оповідей про неї «підозрілим чином при-
таманні спеціально жіночі риси, що відрізняють їх від подібних 
оповідей про чоловіків. У  літописі чимало й  інших напівепічних 
розповідей про хитрість і  обман, але немає жодної розповіді схо-
жої з цією, позаяк ніде не йде мова про жінку. Чоловічі хитруван-
ня побудовані на хитрості й  хоробрості, Ольжині  ж в  основному 
проникнуті духом жіночих ритуалів заручення і оплакування»65.

Ще однією суто жіночою рисою, яка виказує літературне по-
ходження Ольжиних помст, є  надзвичайна мовна обдарованість 
княгині, рясність і безупинність її діалогів. Подібна мовна хитро-
мудрість та іносказання, пов’язані із загадками, є  типово літера-
турним прийомом, яким зазвичай користувалися давньоруські 
книжники ХІ–ХІV ст. для створення жіночих образів66. Жіночі 
літературні персонажі виділяються більшою здогадливістю ніж 
чоловіки. Вони, як стверджував свого часу знаний російський 
літературознавець Федір Буслаєв, наділялися здатністю відчиту-
вати так звані руни — таємничі прорікання: «в древнейшую пору 

63  Лихачев Д. С. Комментарии // Повесть временных лет. 3-е изд., испр. 
и доп. Санкт-Петербург, 2007. С. 439.

64  Филиппов С. Христианская святость и языческая магия в летописном по-
вествовании о  княгине Ольге (Христианская мудрость и  языческая хитрость). 
С. 88–89.

65  Франклин С., Шепард Д. Начало Руси: 750–1200. С. 433.
66  Демин А. С. Женские загадки в древнерусской литературе // Демин А. С. 

О художественности древнерусской литературы. Москва, 1998. С. 100–104.



156	 Розділ 3 Reginae rugorum	 157

чтение рун предоставлялось только избранному классу людей. За-
мечательно, что особенно женщинам приписывалось это почетное 
умение»67. Оце, приписуване Ользі уміння говорити вишуканими 
клюками, її дар передвіщення мало підкреслити не тільки особли-
вий статус київської княгині, а посіяти в чоловічих душах неабия-
ке сумяття, почуття майже містичного остраху. 

В історії середньовічного літописання літературна доля й при-
значення подібних легендарних переказів була, як зауважував 
М. К. Нікольський, не схожою з долею і призначенням записів про 
події, сучасником чи очевидцем яких були літописці: «від ідей-
ного змісту легендарних переказів значною мірою залежав підбір 
подальших відомостей для історичної праці, оскільки думки, які 
складали головне зерно таких легенд, відігравали роль внутріш-
ньої спайки і для наступних частин хронографічних спроб»68. 

Гадаю, що старокиївський книжник свідомо «оязичнив» Ольжи-
ні помсти, скориставшись топосом весілля/похорон щоб підкреслити 
значущість її (жінки!) владних повноважень і визначальну особис-
ту роль у сполуці Русі язичницької з Руссю християнською. Поза 
тим, не слід забувати про те, що язичництво і його елементи не були 
зовсім чужими ранньому київському християнству, його повним ан-
типодом69. Християнська культура й освіченість київських книжни-
ків кінця ХІ–ХІІ ст. ще була сповнена язичницькими ремінісценці-
ями. Не можу не погодитися з тим, що люди середньовічної традиції 
цілком ясно учували фольклорний код, яким оперував давньорусь-
кий книжник; він служив їм особливим за своєю природою комен-
тарем, що пояснював потаємну сутність подій70. Відбір «історичних 
фактів», пов’язаних з народженням державності на Русі, не міг від-
буватися ізольовано, поза межами легендарного міфологічного чи 
квазіісторичного контексту середньовічної культури.

67  Буслаев Ф. И. О литературе: Исследования. Статьи. Москва, 1990. С. 124.
68  Никольский Н. К. Повесть временных лет, как источник для истории на-

чального периода русской письменности и культуры (К вопросу о древнейшем 
русском летописании ) // Сборник по русскому языку и словесности АН СССР. 
Ленинград, 1930. Т. 2. Вып. 1. С. 5–6.

69  Толстой Н. И. Религиозные верования древних славян // Очерки истории 
культуры славян. Москва, 1996. С.160.

70  Виролайнен М. Н. Загадки княгини Ольги (Исторические предания об 
Олеге и Ольге в мифологическом контексте). С. 64.

Своєрідним епіграфом до літописної розповіді про три помсти 
княгині Ольги древлянам можна було б поставити слова Апостола 
Павла, якого Русь вважала своїм навчителем: І  майже все за За-
коном кров’ю очищається, а без пролиття крови не має відпущення 
(Євр. ІХ, 22.)

Кров’ю очистившись від язичницької скверни, Русь тим самим 
ніби приготувала себе до вінчання на християнське царство. 

ІСКОРОСТЕНЬ
...На світанні, ледь посіріло, княж-двір сповнився стриманим 

гомоном дружинників Свенельда. Побрязкуючи військовими об-
ладунками, вони виводили зі стайні коней, лаштували упряж 
і  амуніцію. У  вранішніх сутінках князівських покоїв можна було 
розгледіти лиш смужки світла, що поволі витиналися крізь опо-
ни на вікнах. Асмуд, схилившись над сінником, на якому солодко 
спав малий Святослав, легенько шарпав того за плече:

—  Вставай, княжиче. На тебе сьогодні чекають великі приго-
ди. Ідем на війну. Чуєш, он гриді ладнаються до виправи. Нуж-бо, 
вставай. Дорога буде трудна і довга. 

Старий Святославів кормилець не  помилявся. Військова ви-
права, яку зорганізувала проти древлян княгиня Ольга, обіцяла 
бути не легкою прогулянкою. Та ось вже залишилася позаду довга, 
звивиста, мов тіло гадюки, дорога лісовими пущами. Ген на обрії 
вже можна було розгледіти силуети древлянської столиці. Оточе-
не з  трьох боків великими валами й  глибокими ровами, а з  боку 
річки Уж крутим скелястим берегом, місто являло собою непри-
ступну фортецю. Демонструючи свою готовність до двобою, древ-
ляни вже вишикувалися у  бойовому порядку на значній відстані 
від Іскорестеня. 

Довго, нестерпно довго стояли непорушно обидва війська одне 
проти одного. Малий Святослав не ховався за спиною кормильця 
і воєводи Свенельда. Закутий у кольчузі, поверх якої тріпотів на 
вітрі темносиній з жовтуватою підкладкою шовковий плащ, скріп
лений коштовною фібулою на плечі, він впевнено тримався в сід-
лі. Однією рукою княжич міцно стискував древко списа, так же 
міцно тримаючись іншою за гриву свого скакуна. Наразі княжич 



158	 Розділ 3 Reginae rugorum	 159

випростався на стременах і кинув списа у напряму ворожого вій-
ська. Та сил у хлопця було ще замало і спис той, пролетівши повз 
вуха коня, впав тому в ноги.

Бувалі у  бувальцях дружинники ховали посмішки в  бороди 
й до раті не поспішали. Та враз зловісну тишу розпанахали тверді, 
мов криця, слова наказу, що майже одночасно прозвучали із вуст 
Свенельда і Асмольда: 

—  Князь уже почав. Ударимо, дружино, вслід за князем! 
І враз, в  єдиному пориві кинулися війська в  криваві обійми 

одне одному. Невідомо як довго тривала та жорстока січа. Літо-
писець сповіщає лише про те, що не  витримали древляни натис-
ку Ольжиних загонів і  відступили, зачинившись у  градах своїх. 
Археологічні матеріали підтверджують існування на території 
Древлянської землі наприкінці І тисячоліття н. е. близько двох де-
сятків укріплених поселень71. Переважна їх більшість мала укріп
лений майданчик. Київське військо не стало переслідувати утіка-
чів, а кинулося на Іскоростень:

Ольга же устремися съ сыномъ своимъ на Искоростѣнь градъ . 
яко тѣе бяху убили мужа ея . и ста около града с сыномъ своимъ . 

71  Звіздецький Б. А. Про деякі особливості древлянських городищ VIII–X ст. 
// Стародавній Іскоростень і слов’янські гради VIII–X ст. Київ, 2004. С. 41–43.

а Деревляне затворишася въ градѣ . и боряхуся крѣпко изъ града . 
вѣдѣху бо яко сами убили князя . и на что ся предати72.

Звісно, нащо було піддаватися, як на всьому місті лежить про-
вина за вбивство київського князя. Та ще городяни сподівалися на 
неприступність добре захищеного самою природою Іскоростеня. 
Обстеженнями пам’яток літописного Іскоростеня було виявлено 
в межах території сучасного міста Коростеня на Житомирщині за-
лишки трьох городищ та двох курганних некрополів73. Одне із цих 

72  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 58.
73  Звіздецький Б. А., Петраускас А. В., Польгуй В. І. Нові дослідження старо-

давнього Іскорестеня // Стародавній Іскоростень і слов’янські гради VIII–X ст. 

Битва київських дружинників із древлянськими військами  
біля стін Іскоростеня. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Залишки городища древлянського Іскоростеня. 
Фото автора



160	 Розділ 3 Reginae rugorum	 161

городищ розташоване на правому березі річки Уж на природному 
скельному останці з майже прямовисними схилами, з напільного 
боку захищене валом і  ровом над заболоченою заплавою і  було, 
мабуть, тим градом, в якому зачинився Мал зі своїми людьми. 

Київ, 2004. С. 52, 61. Слід принагідно зауважити, що зведена у модерні часи церк-
ва на місці давнього городища називалася Ольгінською, а мальовнича місцина на 
березі річки Уж — Купальнею Ольги. Про народні перекази Житомирщини про 
княгиню Ольгу Див.: Коробка Н. Н. Сказания об урочищах Овручского уезда 
и былины о Вольге Святославиче // Известия отделения русского языка и сло-
весности императорской Академии наук. Санкт-Петербург,1908. Т. ХІІІ, кн. 1. 
С. 292–328.

Цілеє літо, за свідченням літопису, протримала його Ольга 
у щільній облозі, а взяти ніяк не могла. Не допомогли ані погрози, 
ані улещування, ані спритні лазутчики, які безслідно щезали під 
час спроб таємно пробратися до міста. Тоді хитромудра княгиня 
надумала послати в город послів зі словами:

что хочете досѣдѣти . а вси гради ваши предашася мнѣ . и ялися по 
дань  . и дѣлають нивы своя и землѣ своя  . а вы хочете изъмерети 
гладомъ . не имучеся по дань74.

На що древляни цілком резонно відповіли: «Ми раді б згодити-
ся на данину, але ж ти будеш мстити за мужа свойого». І сказала їм 
Ольга: « Я вже одомстила за мужа свойого, коли ви прийшли до 
Києва, і вдруге, і втретє, коли чинала тризну мужеві моєму. Тому 
я вже не буду помсту чинити, а хочу взяти потрохи данини і, по-
мирившись з вами, піду назад». Запитали тоді древляни: «Чого ти 
хочеш від нас? Ми раді дати і медом і хутром». Вона ж у відповідь 
їм сказала: «Нынѣ у  васъ нѣсть меду  . ни скоры  . но мало у  васъ 
прошю  . дадите ми от двора по 3 голуби да по 3 воробьи  . азъ бо 
не хощю тяжьки дани възложити . яко же и мужь мой сего прошю 
у васъ мало . вы бо есте изънемогли в осадѣ . да сего у васъ прошю 
мала»75.

Повість временних літ не  вмотивовує для чого Ользі знадо-
билися голуби й горобці. Не викликає це дивне прохання подиву 
і  в  древлян. Лише пізній Літописець Переяславля Суздальського 
пояснює це тим, аби, мовляв, «дати богам жрътву от вас и  осла-
бу вам подать себе на лекарство глазныя болезни... зане у вас есть 
тыи птицы, а инде уж всюду събирах и нет их, а в чюжюю землю 
не шлю»76. Про те, що княгиня Ольга під час облоги міста хворіла 
на очі, згадується і в пізніших історичних переказах77. 

Ось чому древляни радо пристали на таку пропозицію і  мер-
щій заходилися ловити птахів. Водночас у словах Ольги бринить 
натяк на те, що, чи радше кого вона хотіла б насправді запопасти. 

74  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 58.
75  Там само. Стб. 58–59.
76  Летописец Переяславля Суздальского. С. 12.
77  Див.: Коробка Н. Н. Сказания об урочищах Овручского уезда и  былины 

о Вольге Святославиче. С. 362; Гиляров Ф. А. Предания русской начальной лето-
писи (по 969 год). Москва, 1878. С. 243.

Залишки одного з древлянських городищ на річці Уж. 
Фото автора



162	 Розділ 3 Reginae rugorum	 163

Читач вже напевно запримітив у  літописних рядках гру Ольжи-
них слів мало-мала. Згадаймо, адже саме так було звати древлян-
ського князя. Отож не  горобців і  голубів вона хотіла принести 
в жертву, а Мала!

Тим часом довірливі древляни доставили до воєнного табо-
ру Ольги бідолашних, ні в чому не винних птахів і вклонилися їй 
з вдячністю. З удаваною смиренністю Ольга промовила до них та-
кими, на позір сповненими милосердя, словами: «се уже есте по-
корилися мнѣ  . и моему дѣтяти  . а идѣте въ градъ  . а я заутра от
ступлю от града и поиду въ градо свои»78.

Древляни були з того невимовно раді й чимдуж поспішили до 
міста поділитися цією звісткою з  городянами. А Ольга роздала 
своїм воям кожному по горобцеві чи по голубові (кому що трапи-
лося) і звеліла прив’язати птахам під крила цѣрь (легкозаймисту 
потерть), загорнувши її в маленькі, зав’язані ниткою платки. А як 
стало смеркатися, звеліла Ольга своїм воям пустити голубів і го-
робців на волю. Розлетівшись, птахи повернулися з  вогненосни-
ми снарядами під крилами до своїх жител, і  у  кріпості знялася 	
пожежа:

78  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 59.

…и повелѣ Ольга яко смерчеся пустити голуби и  воробьи  . во-
емъ своимъ .голуби же и воробьеве полетѣша въ гнѣзда своя  . го-
луби въ голубники  . врабьѣве же подъ стрѣхи и  тако възгарахуся 
голубьници . ово клѣти . ово вежѣ  . ово ли одрины . и не бѣ двора 
идеже не горяще . и не бѣ льзѣ гасити . вси бо двори възгорѣшася . 
и побѣгоша людье изъ града79.

На цьому місці хотілося  б перервати строгу й  величаву мову 
літописця аби надати слово поету Юрієві Дарагану (1894–1926), 
який відтворив цю мить такими художніми мазками: 

...Конає день в кривавих плямах, 
Як князь зшматований в лісах. 
Осель намисто у нестямі — 
Шаліють полум’я і жах... 
Жорстоко мститься і карає 
Найбільша від усіх орлиць. 
І люд зухвалий знає, знає 
Понятих полум’ям лисиць

Образ понятих полум’ям лисиць запозичено поетом, мабуть, із 
біблійної Історії про легендарного Самсона, який у  такий спосіб 

79  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 59.

Стягнення Ольгою «пташиної данини». 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Птахи-вогненосці повертаються до міста. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису 



164	 Розділ 3 Reginae rugorum	 165

долав своїх ворогів філістимлян. На думку М. Ф. Котляра, вміще-
на у Книзі Суддів оповідь про те, як Самсон зловив триста лисиць, 
зв’язав їм хвіст із хвостом, прив’язавши між двома хвостами смо-
лоскипи, які запалив, і пустив лисиць на поля філістимлян, таким 
чином спаливши хліб, виноградні й маслинові насадження, могла 
надихати й  старокиївського книжника80. Коли  ж древляни побі-
гли в  пошуках порятунку із палаючого міста, княгиня Ольга, за 
словами літописця, «повелѣ воемъ своимъ имати е . яко взя градъ 
и пожьже и . старѣйшины же града изънима . и прочая люди овыхъ 
изби . а другия работѣ предасть мужемъ своимъ . а прокъ их оста-
ви платити дань»81.

Літописний сюжет про спалення київською княгинею Іскорос-
теня нагадує відповідні мотиви оповіді скандинавської саги про 
Олафа Трюгвассона про сватання конунга Гаральда до багатої удо-
ви Сігурди. Останній наполегливо домагався руки Сігурди. Він 
двічі присилав до неї сватів і кожного разу наражався на відмову. 
Тоді, в оточенні почту, він сам прибув до Сігурди на сватання. Вона 
відвела Гаральду і його людям для ночівлі великий, гарно оздобле-
ний будинок. Коли ж гості добряче повпивалися за вечерею, Сігур-
да звеліла підпалити садибу й повбивати усіх постояльців. Пізні-
ше вона заявила, що в такий спосіб хоче віднадити малих конунгів 
(smakonungar) у  майбутньому свататися до неї82. Чи не  було осо-
бове ім’я древлянського князя Мала кальковане давньоруськими 
літописцями з цієї, безперечно, добре відомої на Русі, саги? Під пе-
ром літописця воно могло постати й незалежно від саги, внаслідок 
своєрідної модифікації бінарної опозиції: мал/малі (місцеві, пле-
мінні) vs великі (київські) князі в узагальнене ім’я Мал. 

Про подальшу долю древлянського князя джерела не  спові-
щають. Лише з  розповіді Повісті временних літ про походження 
Володимира Святославича, вміщеній під 970 роком, довідуємося 
про те, що: «Володимеръ бо бѣ от Малуши ключницѣ Ользины… 
отець  же бѣ има Малк Любечанин»83. У  загадковій постаті 

80  Котляр М. Ф. Княгиня Ольга у давньоруській фольклорній традиції // 
Український історичний журнал, 2010, № 5. С. 198.

81  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 59–60.
82  Лященко А. Сага про Олафа Трігвассона й літописне оповідання про Ольгу 

// Україна: науковий двохмісячник українознавства, 1926. Кн. 4. С. 21. 
83  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 69.

знайомого незнайомця Малка 
Любечанина історики мину-
лого «упізнали» Мала, князя 
древлянського. Як доводив 
було свого часу Д.  І.  Прозо-
ровський, ім’я Володимирової 
дружини — Малуші, «утворено 
від імені батька, але від сло-
ва Мал, Малко не  самостійне 
ім’я, а зменшувальна форма від 
Мал»84. Вчений гадав, що згада-
ний тут Малк Любечанин був 
древлянським князем, якого 
Ольга після захоплення Іско-
ростеня відправила на заслан-
ня до Любеча. 

Підтримавши цю думку, 	
О. О. Шахматов намагався до-
вести, що Мал/Малко  — це 
одночасно і  літописний Лют 
Свенельдович, і  Мискиня  — 
ватажок повсталих древлян 
у  візії польського хроніста 
ХV століття Яна Длугоша, 
і  Мстислав Лютий. Батьком 
цього багатоликого історично-
го персонажа він вважав воє-
воду Свенельда. Тож Малуші 
він доводився  б дідом85. Концепція О.  О.  Шахматова, зазнавши 
аргументованої критики86, не здобула своїх прихильників у науці. 

84  Прозоровский Д. И. О родстве св. Владимира по матери // Записки Импе-
раторской академии наук. Санкт-Петербург, 1864. Т. V. Кн. 1. С. 17–26.

85  Шахматов А. А. Мстислав Лютый в  русской поэзии // Пошана. Сбор-
ник Харьковского историко-филологического общества (издан в  честь проф. 
Н. Ф. Сумцова). Харьков, 1909. Т. 18. С. 82–91; Шахматов А. А. Разыскания в древ-
нейших летописных сводах Санкт-Петербург, 1908. С. 340–378.

86  Поппэ А. В. Родословная Мстиши Свенельдича // Летописи и  хроники. 
1973. Москва, 1974. С. 64–91.

Пам’ятник древлянському  
князю Малу у Коростені 
Житомирської області. 
Скульптор Іван Зарічний.  

2005 р. Фото автора



166	 Розділ 3 Reginae rugorum	 167

Гіпотеза Д.  І.  Прозоровського, хай і  не конче безсумнівна, краще 
узгоджується із знаними нам реаліями ранньої історії Київської 
Русі. Проте й вона викликає серйозні заперечення. 

Адже виходить, що древлянський князь Мал (якщо така по-
стать була в реальному історичному житті87), потрапивши в полон, 
не був страчений княгинею Ольгою, як слід було б того очікувати, 
а запроторений до в’язниці в Любечі. Навряд, щоб Ольга зберегла 

87  Свого часу Г. М. Барац пов’язував його із титулом верховних правителів 
Хозарського каганату malik, що означало «цар»/«правитель». Він міг, вмотивову-
вав вчений, бути осмислений на давньоруському ґрунті як власне ім’я (Див.: Ба-
рац Г. М. О библейско-агадическом элементе в повестях и сказаниях Начальной 
русской летописи. Киев, 1907. Вып. 1. С. 57).

життя вбивці свого чоловіка. Звичай кровної помсти в архаїчних 
реаліях язичницької Русі, мабуть, таки не  міг бути порушений88. 
Натомість його, Мала, гадані діти  — син Добриня і  дочка Малу-
ша зазнали кращої участі. Вони зростали на великокнязівському 
дворі та, незважаючи на свій принизливий в  очах княгині Ольги 
соціальний статус, відіграли помітну роль в історії Київської Русі. 
Молода, приваблива Ольжина роба Малуша впала в  око Свято
славу. Їхня обопільна потаємна пристрасть стала наслідком по-
яви на світ майбутнього хрестителя Русі  — князя Володимира 
Великого. Не думаю, що Ольжина ключниця Малуша «під вінець 
із Сятославом йшла володарною княжною Древлянською, а сам 
Святослав під час одруження став князем Древлянським»89. Вона 
не була законною дружиною Святослава. Древлянська генеалогія 
князя Володимира Святославича та його уя (дядька) Добрині за-
галом сумнівна.

Цілком вірогідно, що укладачі Повісті временних літ, прагну-
чи надолужити прогалини у своїх знаннях про далеку вже їм ми-
нувшину, комбінували імена, взяті з різноманітних генеалогічних 
історій та легенд. Примітно, що ім’я слов’янської дівчини Малу-
ші, за спостереженнями І. М. Данилевського, співпадає з  іменем 
біблійної цариці Савської, як воно подається в  давньоруських 
перекладах Біблії90. Характеристика Малуші як рабині-ключни-
ці скоріше за все з’явилася під пером старокиївського книжника 
в  результаті переосмислення ним гордовито-принизливих слів 
полоцької княжни Рогніди, мовлених нею у відповідь на пропози-
цію Володимира пошлюбити її: «Не хочю розути робичича»91. Ці 
літописні рядки, зазвичай, залюбки цитують дослідники для під-
твердження правдивості низького походження Володимира та для 
ілюстрації побутування в  ті часи весільного обряду розбування 
нареченою свого майбутнього чоловіка. Ці забронзовілі постулати 
стали загальним місцем в історіографії. Тим часом як переконливо 

88  Див.: Карпов А. Владимир Святой. Москва, 1997. С. 15.
89  Членов А. М. Древлянське походження князя Володимира // Український 

історичний журнал. 1970. № 11. С. 111; Членов А. По следам Добрыни. Москва, 
1986. С. 42–43.

90  Данилевский И. Н. Князья домонгольской Руси: «свои» или «чужие»? // 
Родина: российский исторический иллюстрированный журнал, 2012. № 9. С. 113.

91  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 75–76.

Г. Якутович. 
Княгиня 
Ольга з юним 
Святославом 
у битві 
з древлянами. 
Акварель. 1998 р.



168	 Розділ 3 Reginae rugorum	 169

продемонстрував О. П. Толочко, літописна атестація Володимира 
Святославича як робичича аж ніяк не засвідчує його рабського по-
ходження. Вона побудована на співзвучності імен діда Володими-
ра та євангельського персонажу на ймення Малх (Іо. XVIII,  10). 
Співзвучність цих імен (Малх/Мал) і дала, на думку вченого, по-
штовх до розробки теми підлого походження хрестителя Русі  — 
князя Володимира92.

Літописна оповідь про здобуття Ольгою древлянської столиці 
за допомогою голубів і горобців своєю наївною простотою нерідко 
вводила в  оману дослідників, особливо тих, які намагаються ви-
тлумачити всі повідомлення Повісті временних літ реалістично. 
Так, наприклад, А. Зборовський, який присвятив цьому сюжету 
спеціальну розвідку, доводить, що нічого неймовірного в  описа-
ній літописцем пожежі Іскоростеня немає. Мовляв, Ольга просила 
птахів, аби й  справді принести їх у  ритуальну жертву язичниць-
ким богам. Але оскільки свійської птиці в  Іскоростені не  зали-
шилося, то вона згодилася замінити жертовних півнів іншими 
птахами. Спираючись на літописні й  усні, записані наприкінці 
ХІХ століття перекази, він доходить висновку про те, що вони ма-
ють під собою реальне підґрунття93. Навіть такий вдумливий і сер-
йозний дослідник, як Ф. О. Андрощук не уник спокуси довіритися 
в одній із ранніх своїх праць повідомленню цього джерела, вважа-
ючи, що згадані в ньому птахи не є випадковістю, а «фольклорним 
переусвідомленням загальнослов’янського звичаю поминати пра-
щурів годуванням птахів на могилах»94.

Сюжет із птахами, що допомагають війську здобути місто, 
є  давнім літературним прийомом. Найближчою аналогією опо-
віді нашого літописця є Сага про Гаральда Суворого. У ній, зокре-
ма, йдеться про те як, взявши в облогу одне добре укріплене міс-
то на Сицилії, Гаральд вдався до подібних хитрощів. Він звелів 
своїм птахоловам ловити птахів, які на ніч гніздилися в тому міс-
ті, а вдень прилітали до лісу в  пошуках поживи. Гаральд наказав 

92  Толочко О. Штрих до походження Володимира Святославича // Київська 
Старовина. 1997. № 1/2. С. 113.

93  Зборовський А. Загадка пожежі Іскорестеня // Київська Старовина, 1992, 
№ 3. С. 103–105.

94  Андрощук Ф. О. Нормани і слов’яни у Подесенні (Моделі культурної взає
модії доби раннього середньовіччя). Київ, 1999. С. 85.

прив’язати до пір’я спійманих птахів соснові стружки, змащені 
воском і сіркою, й підпалити їх. Відпущені птахи полетіли, звісно, 
у свої гнізда, звиті під дахами, вкритих очеретом і соломою будин-
ків. Місто зайнялося і городяни запросили миру95. Навряд щоб ва-
ряги Гаральда скористалися з почутого на Русі переказу про вій-
ськову хитрість Ольги.

Оповіді про здобуття міста за допомогою птахів-паліїв зустрі-
чаються і  в  західноєвропейських середньовічних творах ХІІ–
ХІІІ  століть. У  науковій літературі, зазвичай, стверджується, що 
першоосновою цих сюжетів стала скандинавська легенда. Проте 
схожий літературний сюжет зародився, як доводять дослідники, 
не  на Скандинавській Півночі, а на Близькому Сході. Вірмен-
ський історик початку ХІ століття  — Стефан Таронський ствер-
джував, що першим, хто застосував «вогненних птахів» під час об-
логиі міста, був Александр Македонський. 

Літописна оповідь про здобуття Ольгою древлянського міс-
та Іскорестеня була скомпонована упорядником Повісті времен-
них літ із різних, доступних йому, літературних творів. Одним із 
джерел творчого натхнення старокиївського книжника став май-
стерний опис здобуття і  розгромлення Єрусалима вавілонським 
царем Навуходоносором, який міститься у  візантійській Хроніці 
Георгія Амартола96. Розпорядження Ольги щодо подальшої долі 
полонених древлян навіть текстуально співпадає зі словами Хро-
ніки: «...прочих Жидовъ нарочитыхъ ведъ къ Навходоносороу, 
овѣх же умертви, другых работѣ предасть княземь своимъ»97. 

На цій легендарно-літературній ноті й  закінчує літописець 
свою неквапливу, сповнену водночас і язичницькими ремінісцен-
ціями, і християнським символізмом, оповідь про сватання древ-
лян до київської княгині. Попри фольклорні нашарування, при-
крашені анекдотичними до наївності подробицями, її головним 
лейтмотивом є  похвала Ольжиній мудрості, а також і  похвала 

95  Див.: Снорри Стурлусон. Круг Земной. Москва, 1980. С. 405.
96  Завадская С. В. Четвертая месть княгини Ольги в  Повести временных 

лет и  византийский хронограф // Внешняя политика Древней Руси. Юбилей-
ные чтения, посвященные 70-летию со дня рождения члена-корреспондента АН 
СССР В. Т. Пашуто. Москва, 1988. С.30–31.

97  Истрин В. М. Хроника Георгия Амартола в древнем славянском переводе. 
Т. 1. С. 175. Порівн.: Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 59–60.



170	 Розділ 3 Reginae rugorum	 171

жінці, яка зуміла оборонити свою вдовину честь: Багато було тих 
чеснотних дочок та ти їх усіх перевищила (Прип. 31, 29). 

Свого часу Володимир Даль виокремив два головних значення 
слова «мудрість». Перше означає «свойство мудраго; премудрость, 
соединение истины и  блага, высшая правда, высшаго состояния 
умстенаго и нравственаго совершенства». Друге — «хитрость, ис-
кусство, умение»98. Виписуючи портрет Ольги-язичниці книжник-
християнин вживав слово мудрість у  другому його значенні. За 
спостереженнями С. Є. Нікітіної99, у  народно-поетичних текстах, 
зокрема билинах, мудрість поєднується з  таємними знаннями  — 
відунством: 

Похотелось Вольге много мудрости:
Щукой-рыбою ходить ему в глубоких морях
И пошел Вольга сударь Буслаевич
Обучаться всяких хитростей-мудростей
Понимает Вольга все хитрости,
Все хитрости и все мудрости.

Складаючи в такій завуальованій формі осанну Ольжиній муд
рості, літописець бачив перед собою і християнську перспективу її 
трасформації в таку Мудрість, якою царі царіють і князі встанов-
люють право (Прип. 8, 15).

 

РЕФОРМИ І ПОРЯДОК
Підсумовуючи результати походу Ольги на Іскоростень, літо-

писець в строгій і діловій тональності вказує на його далекосяжні 
наслідки:

…и възложиша на ня дань тяжьку. 2 части дани идета Киеву а тре-
тья Вышегороду к  Ользѣ  . бѣ бо Вышегородъ градъ Вользинъ  . 
и иде Вольга по Дерьвьстѣй земли съ сыномъ своимъ и съ дружи-
ною уставляющи уставы и уроки и суть становища еѣ и ловища100.

98  Даль Вл. Толковы словарь живаго великорускаго языка. Санкт-Петербург ; 
Москва, 1881. С. 355–356.

99  Никитина С. Е. Об уме и разуме (на материале русских народно-поэтиче-
ских текстов) // Славянские этюды. С. 303.

100  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 60.

Древлянська війна, себто «війна що вела Ольга з  Деревляна-
ми по їх повстанню на Ігоря, була, на думку М. С. Грушевського, 
правдоподібно першим визначним актом її регенства. Вона була 
датна і закінчилася значним обмеженням старої древлянської ав-
тономії. Зникли старі “добрі” князі, край сильно спустошено, на-
рід обтяжено ріжними контрибуціями,  — ще й  крім данини до 
київського князівського скарбу мала бути якась контрибуція на 
Ольгу саму, може як “головщина” за вбитого чоловіка»101. До цьо-
го слід додати, що стягнення головщини або віри в архаїчних сус-
пільствах було своєрідною сполучною, а тому вкарай необхідною 
ланкою між кровною помстою і порядком успадкування влади.

Успішна війна Ольги з древлянами, яка закінчилася спаленням 
і  розоренням їхньої столиці, наведенням порядку в  адміністра-
тивному управлінні, державних фінансах і судочинстві, зміцнило 
владу київського княжого роду і  стало направду «вирішальним 
кроком на шляху одержавлення племінних княжінь, перетворення 

101  Грушевський М. С. Історія України-Руси : в 11 т., 12 кн. Т. 1. С. 447.

Ольга із сином Святославом відновлює спокій та порядок  
у Древлянської землі. 

Мініатюра Радзивіллівського літопису



172	 Розділ 3 Reginae rugorum	 173

їх  земель на державну територію Київської Русі»102. Події 945–
947 років порушили «ту структуру володарювання у Східній Єв-
ропі, котра трималася півстоліття на договорі й балансі між Киє-
вом і племінними союзами. Попри те, що це мусило статися рано 
чи пізно, лише вбивство Ігоря призвело до того, що Київ у відпо-
відь починає ліквідовувати, очевидно, досить широку перед тим 
автономію своїх “пактіотів” і включати їхні землі до складу безпо-
середньо підвладної руським князям території. Київська держава 
вперше за свою історію набуває свого територіального змісту»103. 
Суверенне право Києва на володарювання в  підвладних землях 
задекларовано в літописній статті 947 року: 

иде Вольга Новугороду  . и устави по Мьстѣ повосты и дани и по 
Лузѣ оброки и  дани и  ловища ея суть по всей земли  . знамянья 
и  места и  повосты  . и  сани ее стоять въ Плесковѣ и  до сего дне  . 
и по Днѣпру перевѣсища и по Деснѣ, и есть село ее Ольжичи и до-
селе104. 

Іскоростень і  деякі інші племінні гради древлян були знище-
ні вщент і життя на них вже не відродилося. Роль головного цен-
тру Древлянської землі перебрало на себе місто Вручий (Овруч). 

102  Котляр М. Ф. Історія давньоруської державності. Київ, 2002. С. 26.
103  Толочко О. П., Толочко П. П. Київська Русь. Київ, 1998. С. 76.
104  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 60.

Пізніше в  ньому буде володарювати посадовлений Святославом 
Ольжин онук на ймення Олег. Але княгиня Ольга ще остаточно 
не зруйнувала полюддя, а лише вдосконалила цю практику. В часи 
її володарювання в  Київській Русі зібрана по «становищах»  — 
пунктах тимчасової зупинки дружинників105 древлянська данина 
допроваджувалася княжими слугами-дружинниками до Києва 
і Вишгорода.

Запроваджена Ольгою система перерозподілу данини була 
успадкована її онуком Володимиром. Посадовлений на княжіння до 
Новгорода його син Ярослав, «урокомъ дающю Кыеву . двѣ тысячѣ 
гривнѣ от года до года . а тысячю Новгородѣ гридемъ раздаваху»106. 
Як бачимо, новгородська данина надходила у двох третинах Києву, 
а одна третина — роздавалася в Новгороді «гридям». Так само дві 
частини древлянської данини поступали київським дружинникам, 
а третя — безпосередньо княгині Ользі до Вишгорода.

105  Про функції Ольжиних «становищ» на щорічному зимовому шляху київ-
ської дружини див.: Толочко О. П., Толочко П. П. Київська Русь. С. 80.

106  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 130.

Введення Ольгою нових установ на Русі. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Пожежа в Іскоростені. 
Малюнок



174	 Розділ 3 Reginae rugorum	 175

Виникнення цього міста, що так полюбилося Ользі, археологи 
відносять до останньої чверті ІХ  — початку Х століття. Його ди-
тинець — Ольжин град площею 9 га знаходився на відрозі правої 
корінної тераси Дніпра на відстані 20 км від Києва. Він був укріп
лений потужними валами, рештки яких частково збереглися із 
заходу й південного заходу плато на висоту 10 м. З півдня до ди-
тинця підходив яр, ескарпований і  перетворений на рів, а зі схо-
ду й  півночі городище було захищене крутими схилами тераси 
Дніпра і  глибоким яром107. Південний відріг цього плато, який 
називають Ольжиною Горою, забудовувався, за археологічними 
матеріалами, саме в часи укладання Повісті временних літ. Укла-
дач цього твору знав про те, що Вишгород був улюбленою рези-
денцією багатьох київських князів, зокрема Ярослава Мудрого, 
який у ньому й помер 20 лютого 1054 року. Автори деяких пізні-
ших літописних компіляцій також пов’язуть смерть княгині Оль-
ги з Вишгородом. Літописне словосполучення Градъ Вользинъ, як 
доводить Ф. О. Андрощук, є  калькою давньоісландського слова 
helgastadr — священне обійстя. Такою само калькою є й Ольжина 
Гора — давньоісландське helgafelli — священна гора108. Запримічені 
вченим паралелі видаються цілком переконливими, адже слов’ян
ське ім’я Ольга, як уже зазначалося, було похідним від давньо
ісландського слова Helga.

Згадане у літописі сільце Ольжичі знаходиться нині під водами 
рукотворного Київського моря. Воно ототожнюється із затопле-
ним лівобережним селом Старосілля Остерського повіту. Давня 
краєзнавча традиція стверджує, що в  ньому і  народилася княги-
ня Ольга109. Немає нічого дивного в  тому, що низка давньорусь-
ких поселень у  районі Вишгорода тісно поєдналися в  історичній 
пам’яті з іменем княгині Ольги. У часи її володарювання тут зна-
ходилася переправа через Дніпро і ця агломерація осад біля нього 
покликана була забезпечити вигоди контролю за жвавим рухом 
товарів і людей по магістралі Дніпровського шляху.

107  Зоценко В. Древнерусский Вышгород. Историко-археологический обзор 
// Борисоглібський Збірник [Collectanea Borisoglebica Випуск І] / упоряд. Кос-
тянтин Цукерман. Paris, 2009. С. 23–24.

108  Андрощук Ф. О. Нормани і слов’яни у Подесенні (Моделі культурної вза-
ємодії доби раннього середньовіччя). Київ, 1999. С. 85–86.

109  Див.: Дудченко М. Ольжине село // Київська правда, 7 серпня 2003 р.

Натомість, сумнівним видається твердження нашого літописця 
про те, що реформаторська діяльність княгині Ольги поширювала-
ся на далекі околиці Східної Європи. Приймаючи на віру описані 
ним її подорожі по рікам Мсті й Лузі, а також про відвідини Ольгою 
Пскова, де навіки зупинилися її сани, І. Г. Малишевський називав 
їх відвідуванням родичів. «Від цієї сім’ї, що осіла у  плесковсько-
му краї з часів Олега, — вмотивовував вчений, — могли припасти 
Ользі, за правом фамільної спадщини, і деякі з тих сіл та угідь, які 
пов’язуються переказами з іменем Ольги і з яких село Вибутине чи 
Будутине визнано було місцем її народження»110. Такі припущення 
знову заводять нас у глухий кут пошуків уявного псковського кня-
зівсько-боярського роду, спорідненого з Олегом і Ольгою. 

Опис її подорожі до Новгорода й Пскова, як доводив О. О. Шах-
матов, є  пізнішою вставкою упорядника Новгородського літопис-
ного зводу. Відповідно до усталеної історіографічної традиції, яка 
вважає Ольгу уродженкою російської Півночі, зокрема Пскова, 
новгородський автор інтерполював відомості Найдавнішого Київ-
ського літописного зводу про межі розселення древлян на терито-
рію Новгородської землі, частина якої називалася Деревською або 

110  Малышевский И. Происхождение русской великой княгини Ольги св. // 
Киевская старина, 1889. Т. ХХVІ. № 8. (август) С. 347.

Вишгород у середині ХІХ століття. 
Малюнок Де ля Фліза



176	 Розділ 3 Reginae rugorum	 177

Деревами, а пізніше Деревською пятиною. Отож в уявленнях там-
тешніх книжників-історіографів ХVІ століття Деревська/Древлян-
ська земля відповідала Деревській пятині, яка з півночі й сходу від-
ділялась від Обонєжської та Бєжицької пятин річкою Мстою, а из 
заходу від Шелонської пятини — річкою Ловаттю111. 

Як уже зазначалося, північноруські книжники ХVІ–ХVІІ сто-
літь були вельми послідовними у своїх прагненнях пов’язати, не-
хай і білими нитками, життя і діяльність княгині Ольги з історич-
ними й насамперед географічними реаліями свого краю. Так, навіть 
стольний град Древлянської землі — літописний Іскоростень, вони 
ототожнили з Коростинем селом, що знаходилося на південно-за-
хідному березі озера Ільменя поміж Новгородом і Старою Русою. 
Вельми прикметною щодо цього є  також і  та обставина, що Де-
ревською землею називалася й прилегла до міста Торжка місцина, 
а сам Торжок — Коростенем: «Новоторзький повіт граничив з Де-
ревською пятиною, а річка Тверца бере початок недалеко озера 
Мстини, звідки випливає річка Мста і біжить на північ»112. Окрес-
люючи маршрут княгині Ольги з Деревської землі Мстою до Нов-
города, а потім Лугою до гирла Нарови й Наровою до Чудського 
і Псковського озера, новгородський літописець, у такий спосіб хо-
тів освятити ці землі ходою рівноапостольної (від ХІІІ  століття) 
княгині Ольги й  тим самим задекларувати священне право Русі-
Росії на спадщину перших київських князів. 

Подібний літературний прийом є типовим для жанру міфологі-
зованих ітинераріїв: «здійснений круговий шлях має на меті осво-
єння внутрішнього простору та присвоєння його собі через пізнан-
ня його самого та його предметно-об’єктивної сфери… Освячення 
простору та його ключових точок досягається не лише самим фак-
том актуалізованої подорожі, але й  жертвопринесенням, розмі-
щенням у  зазначених точках сакральних символів»113. Згадувані 
літописцем Ольжині сани, які буцім-то ще на початку ХІІ століття 
«стояли» у Пскові, виявляються у літописному тексті, на мій по-

111  Шахматов А. До питання про північні перекази за княгиню Ольгу // Запис
ки Українського наукового товариства в Києві. Київ, 1908, Кн. ІІ. С. 89.

112  Шахматов А. До питання про північні перекази за княгиню Ольгу. С. 93.
113  Топоров В. Н. Пространство и текст // Текст: семантика и структура. Мос

ква, 1983. С. 266–267.

гляд, лише знаковою фігурою  — сакральним знаряддям, за допо-
могою якого окреслювався маршрут київської княгині. 

Ставлячи під сумнів імовірність Ольжиної подорожі до Новго-
рода й  оподаткування нею на користь місцевого боярства довко-
лишніх земель114, не  стану заперечувати того, що ключі од Нов-
города знаходилися в її владних руках. Ними і скористався, коли 
настав час, її непосидючий син Святослав. 

Крім насмішкуватої звістки про відправлення ним на княжіння 
до Новгорода Володимира, вміщеній у Повісті временних літ під 
970 роком, у літописних джерелах не відклалось інших відомостей 
про Святославові зв’язки з Новгородом. Але Костянтин Багряно-
родний, розповідаючи про подорож руських купців до Констан-
тиноля у  складеному ним у  948–952 роках творі Про управління 
імперією, згадує Новгород (Немогард), «де сидів Свендослав, син 
Ігоря, князя Русі»115. Інформатор Костянтина знав про те, що на 
Балтійське побережжя в Гардарик у ті часи прибували «із-заморя» 
ватаги варягів, які пропонували свою кондот’єрську службу тому, 
хто добре заплатить. За свідченням Еймундової саги (Eymunder 
Saga) прибулі 1019 року до двору Ярослава Мудрого в Новгород 
варяги прямо заявляли: «ми вигнані з вітчини й рушили на схід, 
в Гардарик, з тим, щоб звернутися до тебе й інших братів (князів 
Київської Русі, синів Володимира Святославича.  — В. Р.), пред-
ложити свою службу тому, хто найбільше схоче показати нам сла-
ви й честі; бо ми хочемо придбати собі багатства й слави, а від вас 
мати честь і гідність»116. Практика подібного найму збройних фор-
мувань була актуальною, очевидно, і в часи Ігоря. Цілком правдо-
подібно, що він міг доручити цю місію своєму малолітньому сину, 
справитися з якою цому допомогали батькові воєводи і кормилець 
Асмунд. От він ситуативно і «сидів» якийсь час у Новгороді. 

114  Див.: Карпов А. Ю. Княгиня Ольга. Москва, 2009. С. 116. Там, у Новгороді, 
міське життя якого тільки починалося, київська княгиня, на думку автора, «суме-
ла найти приемлемую для всех форму взаимодействия с главнейшими местными 
боярскими кланами, просуществовавшими почти в  неизменном виде до начала 
XII века» (Там само. С. 118).

115  Константин Багрянородный. Об управлении империей (Текст. Перевод. 
Комментарий). Москва, 1991. С. 44–45.

116  Подається в українському перекладі М. С  .Грушевського за вид.: Грушев-
ський М. Виїмки з жерел до історі України-Руси: до половини ХІ віку. С. 131–132. 



178	 Розділ 3 Reginae rugorum	 179

Вирушаючи у  воєнний похід на Балкани, Святослав, за свід-
ченням візантійського хроніста Лева Диякона, зібрав військо 
«з  шестидесяти тисяч дужого люду без обозу»117. Найбільш боє
здатну його частину становили полки під командуванням Сфен-
кела й Ікмора. Описана у Хроніці звитяга цих полководців з при-
таманними для них способами ведення бойових дій та манери 
поведінки виказує на їхнє варязьке походження. Отже, готуючись 
до війни, київський князь відімкнув «варязькі двері», аби впус-
тити на Русь найкращих у тогочасній Європі професійних воїнів. 
Новгород був найбільш підходящим місцем для їх зустрічі Свя-
тославом і укладення контрактів найму. 

Встановлювані Ольгою «знамянья, места и повосты, становища 
и ловища» покликані були продемонструвати незворотність, ініці-
йованих князівською владою перетворень. Від середини Х століття 
«погост» постає в  писемних джерелах для означення адміністра-
тивного центру території, з  якої стягувалися податки (данина)118. 
Ранні давньоруські погости були, як засвідчують археологічні ма-
теріали, також і «гостьбою» — факторією купців, які промишляли 
дальньою торгівлею. Поселення Х століття з подібними функціями 
виявлені археологічними дослідженнями вздовж водних шляхів 
Східної Європи. Такими є Гньоздово у верхів’ях Дніпра біля Смо-
ленська, Тимерьово на верхній Волзі, Шестовиця поблизу Черніго-
ва, Виповзів у нижньому Подесенні. Княгиня Ольга прагнула роз-
ширити їх мережу й міцніше стягнути її в єдиний київський вузол.

Удосконалена нею логістика й порядок збирання данини, ство-
рення безпосередньо пов’язаних з  київським державотворчим 
осередком адміністративно-фінансових і  судових осередків на 
місцях — погостів, виділення доменіальних князівських володінь 
було, як уявляється, закріплено законодавчими нормами преце-
дентного права. В умовах відсутності розвинутої писемності неми-
нуче поставала потреба у signum memorie для публічної, на тривалі 
часи, фіксації граничних меж князівського господарства. Для їх 
означення, гадаю, і застосовувалися згадані в контексті літописної 
оповіді 947 року знамянья. 

117  Лев Диакон. История. Москва, 1988. С. 44.
118  Срезневський И. И. Материалы для словаря древнерусского язика. Санкт-

Петербург, 1895. Т. 2. Стб. 1017–1018.

За свідченням араб-
ського автора кінця Х сто-
ліття Ан-Надіма, один 
знайомий йому чоловік, 
який побував у  країні ру-
сів, стверджував буцім-то 
в  них є  «письмена, що їх 
вирізують на деревах; він 
показав мені шматок біло-
го дерева із зображеннями; я не знаю чи це були слова чи окремі 
літери»119. Застосування умовного знаку як знаку князівської влас-
ності потребувало стабільного родового знаку. Поява зображень так 
званих «знаків Рюриковичів», зокрема на металевих трапецієвид-
них підвісках, які служили своєрідними вірчими знаками київсько-
го правлячого дому, простежується за археологічними матеріалами 
з часів правління Олега й Ігоря, а джерела звичаю їх використання 
здогідно виявляються у скандинавському середовищі120. 

Основним елементом сфрагістичної емблеми київських воло-
дарів стали зображення князівської тамги на монетах, перстнях, 
висячих свинцевих печатках, що первісно мали форму двозубця. 
Оскільки форма цього знаку з часу його виникнення й до 80-х ро-
ків Х століття залишалася незмінною (впродовж майже цілого сто-
ліття двозубець передавався у спадок від покоління до покоління 
великих київських князів)121, то можна припускати, що ці знаки 

119  Цит. за виданням: Коновалова И. Г. О возможных источниках заимствова-
ния титула «каган» в Древней Руси // Славяне и их соседи. Москва, 2001. Вып. 10 
(Славяне и кочевой мир). С. 119.

120  Молчанов А. А. Подвески со знаками Рюриковичей и  происхождение 
древнерусской буллы // Вспомогательные исторические дисциплины. Ленин-
град, 1976. Т. VII. С. 69–90; его же. Верительные знаки киевских князей и древ-
нескандинавские jartegnir // Х Всесоюзная конференция по изучению истории, 
экономики, литературы и  языка Скандинавских стран и  Финляндии. Москва, 
1986. С. 184–186; Белецкий С. В. Знаки Рюриковичей Х–ХІ вв. Ч. 1 // Иссле-
дование и  музеефикация древностей Северо-Запада. Санкт-Петербург, 2000. 
Вып. 2. С. 65–83; Duczko W. Ruś Wikingów (Historia obecnośći Skandynawów we 
wczesnośredniowiecznej Europie Wschodniej). Warszawa, 2007. S. 190–197.

121  На цьому етапі двозубець не являв собою особисто-родового знаку, а був 
символом великого князя  — верховного правителя Київської Русі, глави роду 
Рюриковичів (Див.: Мельникова Е. А. «Знаки Рюриковичей» на восточных 

Печатка князя Святослава Ігоревича



180	 Розділ 3 Reginae rugorum	 181

могли бути застосовані княгинею 
Ольгою для означення граничних 
меж доменіальних володінь. 

Вирізьблені на віковічних при-
дорожніх деревах і  великих ка-
міннях, ці зримі символи вели-
кокнязівської влади маркували 
й  охороняли від сторонніх угіддя 
київських князів. Подібну практи-
ку нанесення межових знаків-за-
рубок на дерева засвідчує, зокрема, 
стаття 73 Руської Правди Пошире-
ної редакції: «Аже дуб подотнеть 
знаменьныи (виділено мною.  — 
В.  Р.) или межьныи, то 12 гривен 
продаже»122. Релікти такої фікса-
ції граничних обводів простежу-
ються у  поземельних документах 
середини XV  — першої половини 

XVII  століття. У  діяльності межових установ на Україні визна-
чення меж земельних володінь відбувалося шляхом встановлення 
нових чи поновлення давніх граничних знаків. Ними служили зна-
мєна — зарубки, що висікалися на деревах (переважно дубових) та 
копці  — межові пагорби123. У  писцових книгах ХVІІ  століття Пу-
тивльського повіту збереглися графічні зображення «знамен», які 
вирізьблювалися на деревах власниками бортних уходів124 .

Утім, важко уявити, щоб у  часи, коли було укладено Повість 
временних літ, збереглися якісь матеріальні знаки Ольжиного 

монетах // Історія Русі-України (історико-археологічний збірник). Київ, 1998. 
С. 180–181).

122  Русская Правда Пространной редакции (по Троицкому I списку) // Памят-
ники русского права. Вып. 1: Памятники права Киевского государства Х–ХІІ вв. 
Москва, 1952. С. 116.

123  Див.: Книга Київського підкоморного суду (1584–1644). Київ, 1991.
124  Миклашевский И. Н. К истории хозяйственного быта Московского госу-

дарства. Ч. 1: Заселение и сельское хазяйство южной окраины XVII века. Москва, 
1894. С. 123. Порівн.: Харузин Н. Н. «Знамена» у мордвы в 16–17 вв. // Юбилей-
ный сборник в честь В. Ф. Миллера. Москва, 1900. С. 62–72 (и таблицы). 

правління. Їх пригадати, либонь, було під силу лише в  тому ви-
падку, якби сам літописець чи хтось із його оточення зазнав обря-
дового шмагання, яке практикувалося в архаїчних спільнотах при 
визначенні межі. Упредметнені під пером літописця Ольжині зна-
мянья стали «літературним фактом» давності звичаю і прецедента, 
за допомогою якого обґрунтовувалися сучасні йому реалії. Орієн-
тація на минуле, на «старину» була визначальною рисою серед-
ньовічної свідомості. Навіть запроваджуючи новизну/нововведен-
ня люди тієї епохи були схильні усвідомлювати їх як відновлення 
того, що вже мало місце в минулому.

Говорячи про нововведення княгині Ольги не  можна оминути 
увагою питання про соціальну сутність і  характер цих перетво-
рень. Традиційно вважається, що впроваджений Ольгою порядок 
збирання данини, створення нею безпосередньо пов’язаних з  ки-
ївським державотворчим осередком адміністративно-фінансових 
і судових осередків на місцях — погостів поклало початок форму-
ванню князівського доменіального господарства й  було першим 
кроком на шляху до утвердження феодалізму на Русі. Для під-
твердження цієї тези навіть бралися до уваги повідомлення літо-
пису про влаштування Ольгою ловищ «суть по всеи земли». Однак 
не  слід забувати про те, що для старокиївського книжника по-
чатку ХІІ століття Ольга була харизматичним носієм вроджених 
заслуг і доблесті, через що й «лови», приписувані жінці, виступа-
ють тут як ознака її князівської гідності. Принагідно зауважу, що 
таким же удатним мисливцем є  і билинний прототип княгині  — 
Вольга, який влаштовував грандіозні лови зі своїми військовими 
слугами-дружинниками125. На підвладних княгині Ользі землях 
у той час ще була відсутня крупно-вотчинна структура сільського 
господарства. Ліквідація автономії окремих «племен», покладення 
основної ваги воїнської повинності на тих, хто виділявся замож-
ністю і кращим озброєнням та відсторонення решти вільних одно-
племінників від воєнного прошарку давало можливість лишень бо 
обкласти останніх даниною і  податками на користь держави. Так 
більшість сільського населення перетворювалося на селянство. 
Але заміри влади посягнути на їхню особисту свободу і  спадкові 

125  Див.: Миллер Вс. Очерки русской народной словесности. Былины. Мос
ква, 1897. С. 181–182.

Княжий знак. 
Фрагмент плінфи із відбитком 
рельєфного знаку князівського 
родового герба



182	 Розділ 3 Reginae rugorum	 183

права на землю ще довго залишалися неможливими126. Такими же 
довготривалими і  суперечливими були процеси визрівання того 
державного ладу, який прийнято називати феодальним. 

Уявлення про Київську Русь середини Х — початку ХІІ століт-
тя як «відносно єдину ранньофеодальну державу» є  рудиментом 
багаторічної засоціологізованості науки, з  її однобічним розумін-
ням феодалізму як ладу великого землеволодіння, що експлуатує 
селян-землеробів. За такого підходу увага акцентується тільки на 
соціально-економічному аспекті й  натомість ігноруються інсти-
туційно-правничі, надбудовні його інститути. На Русі вони мали 
свої, часом дуже характерні особливості, тому важко встанови-
ти їх відповідність західноєвропейській моделі феодалізму. Ось 
чому Іван Лисяк-Рудницький свого часу наголошував на тому, що 
суспільно-політичний лад Київської Русі «можна назвати фео
дальним лише з  великим застереженням... На Русі не  було,  — на 
його думку, — формальних договірних відносин між князем і бо-
ярином. Земельні маєтності бояр були не  умовними феодальни-
ми ленами, а спадковою власністю (вотчинами). Так само не було 
ієрархії аристократичних титулів. Київський великий, а згодом 
і  старші удільні князі здійснювали зверхню владу над меншими 
удільними князями, але тому, що всі князі належали до тієї самої 
династії Рюриковичів, їхні взаємовідносини мали характер скорі-
ше міжродинних, ніж феодальних зв’язків; їх розуміли як стосун-
ки між батьком і  синами чи між старшими і  молодшими брата-
ми, а не як між сюзереном і васалом»127. Недосконалість системи 
державного регулювання земельних надань, розмитість чи радше 
не  закріпленість їхніх меж довго «не давало змоги у  Східній Єв-
ропі розвиватися «нормальним» феодальним відносинам. Вони 
почали складатися на Русі  — з  характерними маєтностями-бене-
фіціями, всілякими імунітетами й скрупульозною регламентацією 
васальної служби — тільки на зламі ХІІІ–ХІV ст. і досягли повного 
розвитку в ХVI столітті. До цього часу зв’язки, що умовно співвід-
носяться з  васально-сюзеренними відносинами Західної Європи, 

126  Модзелевски К. От варварских племен к варварскому государству // Киев
ская Русь и Польша в средние века (Х–ХIII вв.): Materialy konferencji Instytutu 
Historii PAN. Warszawa, 2003. S. 22–23.

127  Лисяк-Рудницький І. Історичні есе : в 2 т. Т. 1. Київ, 1994. С. 49.

існували в  більш патріархальній формі осо-
бистих відносин, пов’язаних з централізова-
ною експлуатацією земель, що знаходилися 
в корпоративній власності»128. 

Так само і застосування поняття «держав-
ність» чи «держава» до реалій архаїчного 
соціуму, яким були давньоруські спільно-
ти в епоху володарювання княгині Ольги, її 
сина Святослава й  онуків є  до певної міри 
умовним. Саме слово держава до ХVІІ  сто-
ліття як спеціальний термін (terminus tech
nicus) вживалося не  в  точному, звичному 
для нас значенні, а побутувало лиш як одне 
з  визначень верховної влади, було метафо-
рою її царственності й  могутності129. Зміс-
товне наповнення і  дієвість змісту поняття 
«держава» стосовно ранньосередньовічної 
Русі визначають дві спільні характерні для 
неї риси. Це наявність певної групи людей, 
що використовують силу з  метою домогти-
ся підкорення своїм командам і  претендує на право командувати 
й право підкоряти, тобто на те, аби бути легітимною130. Оця друга 
риса уявляється особливо важливою, бо дозволяє встановити чіт-
ку відмінність між бандою грабіжників і  «державним апаратом». 

Власне держава й відрізняється від вождества тим, що зародкові 
органи управління в  цьому політичному союзі трансформуються 
в спеціалізований бюрократичний апарат, заснований на позакла-
нових зв’язках131. 

На Русі такою розбійницькою зграєю, яка несла в собі зародки 
державності, радше того самого апарату, була очолювана князем 

128  Данилевский И. Н. Древняя Русь глазами современников и потомков 
(ІХ–ХІІ вв.). Москва, 1999. С. 117.

129  Колесов В. В. Мир человека в слове Древней Руси. Ленинград, 1986. С. 276.
130  Данилевский И. Н. Древняя Русь глазами современников и потомков (ІХ–

ХІІ вв.) С. 163.
131  Крадин Н. Н. Вождество: современное состояние и проблемы изучения // 

Ранние формы политической организации: от первобытности к государственно-
сти. Москва, 1995. С. 45.

Ольга на київському 
великокнязівському 

престолі. 
Мініатюра  

Радзивіллівського 
літопису



184	 Розділ 3

військова дружина, яка становила суспільний інститут приві-
лейованих людей  — професійних воїнів. На відміну від народно-
го ополчення, що було первісним елементом воєнної організації 
слов’ян у більш ранні часи, дружина стала постійною організацією 
професійних воїнів, яка стояла поза общиною і над нею. 

Ця група підлеглих відрізнялася від усіх інших насамперед 
умовами життя, повсякденною нормою і змістом якого була війна. 
Бо як і  на середньовічному Заході, «найнагальнішою з  проблем, 
яку мали розв’язувати тоді правлячі класи, було не так управляти, 
в часи миру, державою або окремими маєтностями, як забезпечити 
собі засоби, необхідні для того, щоб вести війну. Публічна чи при-
ватна, розв’язана задля веселощів чи розваги чи для того, щоб за-
хистити майно або життя, війна, певно, протягом багатьох сторіч 
здавалася повсякденною рамкою життя для будь-якого володаря 
і  глибинним смислом існування будь-якої верховної влади»132. 
Підпорядкована князю збройна дружина стала тією соціальною 
силою, що об’єднала племінні княжіння східного слов’янства 
у  відносно єдине політичне утворення  — Київську Русь. Це ще 
аморфне й крихке в ІХ–Х століттях об’єднання науковці справед-
ливо називають дружинною державою133. Перетворення, здійснені 
з ініціативи княгині Ольги, сприяли її зміцненню. 

Успішна війна Ольги з древлянами, яка закінчилася спаленням 
і  розоренням їхньої столиці, наведенням порядку в  адміністра-
тивному управлінні, державних фінансах і судочинстві, зміцнило 
владу київської княгині. В результаті сміливих і рішучих дій вона 
закріпила за собою весь обсяг владних повноважень, а не обмеж-
илася лише регенством при малолітньому Святославі, який за ін-
ших обставин міг бути використаний як символічне знамено кон-
солідації опозиційних Ользі сил. 

132  Блок Марк. Феодальне суспільство / пер. з фр. Віктора Шовкуна. Київ, 
2002. С. 164–165.

133  Мельникова Е. А. К типологии становления государств в Северной и Вос-
точной Европе // Образование Древнерусского государства. Спорные проблемы. 
Москва, 1992. С. 39; Котляр М. Ф. Історія давньоруської державності. Київ, 2002. 
С. 27.

Р о з д і л  4
У ПОШУКАХ ІСТИНИ 

Й БЛАГОДАТІ



	 	

Ся Ольга була предвісницею християнської землі, 
яко вранішня зоря перед сонцем і яко зірниця 
перед світом. Вона бо сіяла, як місяць уночі. 

Так ся між невірних людей світилась, як перло 
в багні, бо були вони вони закаляні гріхом, 
не омиті святим хрещенням, а ся помилась 
святою купіллю, скинула з себе гріховну одіж 
ветхого чоловіка Адама і в нового Адама 

втілилалсь, що ним є Христос.
Речім же до неї: «Радуйся, руськеє пізнання Бога! 

Стали ми початком примирення з ним».  
Вона бо першою увійшла в царство небеснеє 
із Русі, і її восхваляють руськії сини яко 

зачинатильку, бо й по смерті молилась вона 
Богові за Русь.

Повість временних літ

Прибравши до своїх рук стерно державного управління краї-
ною, княгиня Ольга спрямовує її на шлях більш широких і вираз-
них міждержавних зв’язків із сусідніми культурними народами. 
Київська Русь відкидає досі притаманну їй політичну і культурну 
ізольованість і здійснює сміливі спроби утвердитися в колі країн, 
які утворювали тодішній європейський світ. При тому Київ вияв-
ляє однаково активний інтерес до обох його частин, організованих 
у дві імперії — західну і східну, які продовжували зберігати в собі 
дух універсалізму Римської імперії, поглиблений і  посилений 
зв’язком зі вселенською християнською Церквою.

На відміну від своїх попередників на київському престолі Оль-
га відмовилася від привнесеної войовничими варягами практики 
організації збройних походів на Візантію. Вона довго, попервах 
потай, виношувала плани спорядження мирного посольства до 
Царгорода. Справа ця була надзвичайно клопітка й  відповідаль-
на. Найперше, необхідно було заручитися підтримкою мужів київ
ських, які ще не втратили смаку до розбійництва на міжнародних 
шляхах. Слід було також заздалегідь узгодити склад великого по-
сольства й терміни його прибуття до візантійської столиці. 

Поки точилася прийнята в  подібних випадках процедура дип
ломатичного листування  — обміну грамотами між візантійським 
імператором і  архонтесою Русі, в  укріпленій київській гавані на 
річці Почайні ладналися до далекого походу лодії. Ольга часто на-
відувалася на Поділ. Мовчазна й незворушна, вона подовгу вгля-
далася в метушню портового люду, спостерігаючи за підготовкою 
каравану з  яким вона вирушить у  важке і  небезпечне плавання. 
Рішення про її участь у  цій подорожі визріло давно. Було воно 



188	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 189

обумовлено не  прагненням укласти воєнний союз чи покращити 
торговельні зв’язки з  Візантією. Княгині йшлося насамперед про 
прилучення Київської Русі до сім’ї християнських культурних на-
родів тогочасного світу, безперечним сувереном якої був візантій-
ський імператор. Для досягнення цієї мети недостатньо було осо-
бистого навернення київської княгині та її найближчого оточення 
в християнство. Відповідно до тогочасних уявлень цей факт при-
ватного життя міг стати правочинним надбанням усієї держави 
лише з благословіння константинопольського патріархату й імпе-
ратора. Отож Ольга шукала зустрічі з ним, щоб серед іншого пого-
дити питання про майбутній статус церковної організації на Русі 
й  місця київського великокнязівського дому в  Християнському 
Співтоваристві. 

ПРОБЛЕМИ ХРОНОЛОГІЇ 
Подорож княгині Ольги до Константинополя і  тісно пов’язані 

з  нею питання про обставини й  дату її хрещення залишаються 
предметом гострих дебатів в історичній науці. Пристрастні диску-
сії вирують насамперед довкола хронології візиту Ольги до Цар-
города. У  головному нашому джерелі з  ранньої історії Київської 
Русі  — Повісті временних літ звістка про цю подію вміщена під 
955 роком: «В лѣто 6463. Иде Ольга въ Греки . и приде Царюгоро-
ду и бѣ тогда царь Костянтинъ сынъ Леоновъ»1.

Однак ця дата не  є  безсумнівною. До наших днів зберіглася 
збірка офіційних настанов щодо норм придворного життя, укла-
дена на основі протоколів дипломатичних прийомів власноруч 
візантійським імператором Костянтином VІІ Багрянородним 
(944–959 рр.) De ceremoniis aulae Byzantinae (Про церемонії візан-
тійського двору). У  другій книзі цього порадника Костянтином 
описуються церемонії двох прийомів Ольги в імператорському па-
лаці. З нього ми довідуємося про те, що перший із згаданих прийо-
мів відбувся в середу, 9 вересня, а другий — у неділю, 18 жовтня2. 

1  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 60.
2  De ceremoniis aule Byzantinae / Ed. J. J Reiske. Bonn, 1829. T. 1. P. 594–598. Пе-

реклади з грецької див.: Грушевський М. Виїмки з джерел до історії України-Русі 

Попри те, що дане джерело точно визначає місяць і дні тижня цих 
подій, в ньому не вказано року, до якого можна було б віднести ві-
зит Ольги до Царгорода.

За володарювання Костянтина VІІ Багрянородного, яке охо-
плювало час між 16 грудня 944 року (чи 27 січня 945 року) і 9 лис-
топада 959 року зазначені можновладним автором числа припадали 
на відповідні дні тижня (тобто 9 вересня на середу і 18 жовтня — на 
неділю) лише двічі — у 946 і 957 роках. Отож перед дослідниками 
постала неабиякої складності дилема: якій даті віддати перевагу?

Свого часу М. Д. Присьолков запропонував компромісну вер-
сію про два візити княгині Ольги до Константинополя. При тому 
перший з  них він відносив до 955 року, а другий, відповідно, до 
957 року3. Думка про дві подорожі київської княгині до Царгорода 
поділялася, хай і в різних хронологічних варіаціях, і багатьма ін-
шими дослідниками.

Засадничою підставою для подібних міркувань є  вміщена під 
959–962 роками в анонімному Continuator Regionis (Продовженні 
хроніки Регінона Прюмського) оповідь про послів княгині Ольги до 
двору германського імператора Оттона І: «Legati Helenae reginae 
Rugorum, quae sub Romano imperatore Constantinopoli baptizata 
est, ficte ut post claruit, ad regem venientes episcopum et presbiteros 
eidem genti ordinari petebant» (Посли Олени, королеви ругів, що 
хрестилася в Константинополі за імператора Романа, з’явившись 
до короля, удавано, як згодом з’ясувалося, просили поставити їх-
ньому народу єпископа і священиків)4.

Посольство, відправлене Ольгою на християнський Захід, на 
думку багатьох авторів, промовисто засвідчує невдачу її церковно-
політичної місії в  Константинополі. Так, Степан Томашівський, 
зокрема, зауважував: «офіціяльна візита Ольги в  957-ім  році 

(до половини ХІ віка) // Грушевський М. С. Твори : в 50 т. Т. 6: Серія «Історичні 
студії та розвідки (1895–1900). Львів, 2004. С. 76–78; Литаврин Г. Г. Путешествие 
русской княгини Ольги в Константинополь. Проблема источников // Византий-
ский временник, 1981. Т. 42. С. 42–45.

3  Приселков М. Д. Очерки по церковно-политической истории Киевской 
Руси Х–ХІІ вв. Санкт-Петербург, 1913. С. 10–12.

4  Цит. за вид.: Латиноязычные источники по истории Древней Руси. Герма-
ния. ІХ  — первая половина ХІІ в. / сост. Свердлов М. Б. Москва ; Ленинград, 
1989. С. 36–37.



190	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 191

скінчилася сильним політичним дисонансом між обома держа-
вами. Княгиня була видко сильно незадоволена сею подорожжю, 
зокрема, вона, пані великої держави, відчула горду, непривітну 
і  мало почесну поведінку Ромеїв (прийнято її з  таким самим це-
ремоніалом як простого посла двох малозначних арабських кня-
зів); окрім того незнана нам близше політична ціль поїздки видко 
не  оправдилася і  київсько-візантійські взаємини, ніколи не  сер-
дечні, сильно напнялися»5. 

Невдоволення київської княгині результатами свого візиту 
прохоплюється між рядками літописних текстів. Очевидно, візан-
тійський імператор був недостатньо поступливим у питаннях про 
майбутній статус церковної організації на Русі та місця київського 
великокнязівського дому в  системі візантійської ієрархії христи-
янських держав. Цим і була зумовлена підготовка церковно-полі-
тичної місії на Захід.

В єпископи для «народу ругів», тобто Русі був поставлений мо-
нах на ймення Либуцій з обителі святого Альбана в Майнці. Однак, 
не встигши вирушити в дорогу, його наспостигла раптова кончина. 
Наступником Либуція став Адальберт із монастиря святого Макси-
міана в Трирі. Його місія не мала успіху на Русі. У 962 році Адаль-
берт повернувся на батьківщину, «не встигши досягти успіхів ні 
в чому з того, заради чого його було послано». Очевидно, Константи-
нополь, занепокоєний зближенням київського княгині з Оттоном І, 
завчасно потурбувався про врегулювання русько-візантійських вза-
ємин, що й призвело до хрещення Ольги за греко-візантійським об-
рядом під час її гаданого другого візиту до Царгорода.

Виходячи з  хронології перебігу цих подій, В  .О. Пархоменко 
доводив, що після невдалого візиту 957 року Ольга вдруге від-
відала Константинополь у  960 чи 961 році й  була охрещена у  ві-
зантійській столиці патріархом Полівектом (956–970 рр.) за учас-
тю візантійського імператора (від 959 р.) Романа ІІ6. Ось чому, 
на його думку, місія з  якою прибув Адальберт на береги Дніпра 

5  Томашівський Ст. Вступ до історії Церкви на Україні // Записки чина 
св. Василія Великого. Жовква, 1932. Т. ІV. Вип. 1–2. С. 69.

6  Пархоменко В. Древнерусская княгиня святая равноапостольная Оль-
га. Киев, 1911. С. 16–18; Его же. Начало христианства на Руси. Полтава, 1913. 
С. 125–139.

наприкінці 961 року, була вже зайвою. Сучасний французький до-
слідник Жан-П’єр Аріньйон, відносячи також хрещення княгині 
Ольги до 959–960 років натомість вважав малоймовірною другу 
подорож Ольги до Константинополя7. Перший її візит у 957 році 
вчений вмотивовує головно двома причинами  — торговельною 
і  політичною, виключаючи водночас геть-чисто мотиви релігій-
ного характеру. Він доводить, що Ольга була охрещена в  Києві 
візантійськими священиками-дипломатами, які тоді прибули до 
стольного граду Русі, шукаючи воєнної допомоги у  військових 
операціях проти арабських корсарів на Кріті. 

З крітською кампанією 960–961 років пов’язує налагоджен-
ня, після невдалого візиту княгині Ольги до Константинополя 
в  957  році, русько-візантійських взаємин також англійський вче-
ний Дмитро Оболенський. Реконструюючи перебіг історичних по-
дій кінця 60-х років Х століття, він висловив припущення про те, 
що через кілька місяців після того, як княгиня відправила руське 
посольство до двору германського імператора, до Києва прибув 
офіційний лист від Романа ІІ, в  якому сповіщалося про смерть 
Костянтина VІІ і його власне сходження на трон. Люб’язний тон 
листа нового цесаря, як гадає дослідник, промовисто засвідчу-
вав зміну політики Візантії стосовно Київської Русі. Отож Ольга 
вдруге вирушила до Константинополя, за підрахунками Д. Обо-
ленського, весною або влітку 960 року8. Результатом цієї подорожі 
й  стало, як вважає вчений, підписання русько-візантійської мир-
ної угоди й охрещення княгині Ольги.

Роман ІІ зійшов на візантійський престол в листопаді 959 року, 
тобто на самому його схилку. Ось чому княгині Ользі, як спра-
ведливо зауважує Г. Г. Літаврін, «за 52 дні царствування Рома-
на ІІ у  цьому році було фізично неможливим відвідати Кон-
стантинополь, повернутися, спорядити послів до Оттона І, які 
встигли  б прибути в  Майнц і  там ще довго очікували аудиєнції 
в  імператора»9. Знаний російський візантиніст у своїх численних 

7  Ариньон Ж.-П. Международные отношения Киевской Руси в середине Х в. 
и крещение княгини Ольги // Византийский временник, 1980. Т. 41. С. 122–123.

8  Obolensky D. Chrest Olgi, ksieznej kijowskiej. Problem zrodel // Teologia i kul-
tura duchowa Starej Rusi. Lublin, 1993. S. 39.

9  Литаврин Г. Г. О датировке посольства Ольги в Константинополь // Исто-
рия СССР, 1981, № 5. С. 177.



192	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 193

статтях-дослідженнях від 1981 року послідовно обстоює ранню 
дату візиту княгині Ольги до Константинополя й відносить обидві 
її аудиєнції у візантійського імператора до 946 року. Ретельно про-
аналізувавши наявний корпус писемних джерел, дослідник звер-
нув увагу на повідомлення візантійського хроніста Іоанна Скі-
ліци  — автора останньої чверті ХІ століття, в  якому йдеться про 
«жінку правителя Русі на ім’я Гельга, яка по смерті свого чоловіка 
відвідала Константинополь і, охрестившись була гідно вшанована, 
і  повернулася додому»10. Вміщена серед опису подій 40–50-х ро-
ків Х століття, ця звістка не  має конкретного хронологічного ре-
пера, тобто прив’язки до конкретної дати. Слова хроніста по смер-
ті свого чоловіка Г. Г. Літаврін тлумачить у  тому сенсі, що Ольга 
вирушила до Константинополя відразу ж після загибелі Ігоря. За 
його підрахунками в 946 році Ользі виповнилося 52 роки, отже, на 
думку дослідника, цю важку подорож вона могла перенести легше. 
ніж тоді, коли б вона відбулася в 954 чи 957 році, коли б їй випо-
внилося 60 чи, відповідно, 63 роки. Через що, на його думку, більш 
рання дата подорожі княгині Ольги має свою перевагу11.

Віддати перевагу 946 над 957 роком його спонукала й та обста-
вина, що протоколи дипломатичних прийомів мусульманських 
і руських послів розміщені в строгому помісячному порядку так, як 
вони складувалися в архіві, звідкіля їх затребував імператор, укла-
даючи книгу-порадник Про церемонії візантійського двору12. До 
того ж дослідник вважає нічим не вмотивованим припущення про 
те, що перший прийом руських послів, який припав на 30 серпня, 
був відділений від другого, який відповідно припав на 9  вересня 
проміжком в одинадцять років.

Положення і  висновки, яких дійшов Г. Г. Літаврін, знайшли 
в  науці як своїх прихильників, так і  противників. З  наведеною 
ним аргументацією на користь 946 року як дати Ольжиних відвід-
ин Константинополя погоджується, наприклад, автор фундамен-
тальної наукової праці з історії раннього київського християнства, 

10  Scylitzae Ioanis. Synopsis historiarum / Ed. J. Thurn. Berlin, 1973. P. 240.
11  Литаврин Г. Г. О датировке посольства княгини Ольги в Константинополь. 

С. 177.
12  Литаврин Г. Г. Русско-византийские связи в середине Х века // Вопросы 

истории, 1986, № 6. С. 42–43.

відомий французький історик Володимир Водов13. Саме тоді, на 
його думку, відбулися описані Костянтином VІІ Багрянородним 
прийоми руського посольства. Другу ж свою подорож до столиці 
Візантійської імперії вона здійснила в 955 році, коли, як він думав, 
вона й навернулася в християнство.

Натомість, на думку німецького славіста Людольфа Мюллера, 
хрещення княгині Ольги передувало її візиту до Константино-
поля, який дослідник відносить до 946 року14. Київська княгиня, 
доводить вчений, мала тверді наміри здійснити офіційне хрещен-
ня Київської Русі щоб піднестити належним чином міжнародний 
престиж молодої Київської держави. На переговорах з  імперато-
ром вона домагалася поставлення для церковної їєрархії Русі осіб-
ного патріарха чи автокефального архієпископа. Однак Візантія 
не  могла погодится з  претензіями київської архонтиси на рівний 
імператорському царський титул. Цим і було зумовлено, на думку 
Л. Мюллера, загравання княгині Ольги із християнським Захо-
дом, яке також не принесло бажаних наслідків.

Близькою, щодо цього була й  позиція українського історика 
М. Б. Брайчевського. Щоправда, на відміну від обережного у сво-
їх судженнях німецького вченого, який вважав цілком можливим, 
проте і не дуже вірогідним хрещення Ольги ще за життя свого чо-
ловіка, дослідник наполягав на тому, що «князь Ігор разом з жін-
кою хрестився відразу ж після підписання угоди 944 р. в резуль-
таті військової експедиції. Сталося це ще за Романа І  Лакапіна 
в  останній чверті 944 року»15. Історик припускав, що Ігор з  Оль-
гою могли хреститися в  Константинополі, здійснивши для того 
спеціальну (так і хочеться додати — весільну) подорож, або ж, не-
стерпівши, в Болгарії, на шляху до Візантії під час воєнно-польо-
вої виправи 944 року.

Невдовзі після підписання русько-візантійської угоди Ігор Ста-
рий зійшов з  життя, а Романа І  Лакапіна спіткала громадянська 

13  Vodoff V. Naissance de la chretiente russe: La conversion du prince Vladimir de 
Kiev 988) et ses consequences (XI–XIII siecles). Paris, 1988. P. 52–53.

14  Muller L. Die Taufe Russlands: Die Fruhdeschichte des russischen Christen-
tums bis zum Jahre 988. München, 1987. S. 47–54; Мюллер Л. Рассказ «Повести 
временных лет» 955 г. о крещении Ольги // Мюллер Л. Понять Россию: исто
рико-культурные исследования. Москва, 2000. С. 50–51.

15  Брайчевський М. Ю. Утвердження християнства на Русі. Київ, 1988. С. 93.



194	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 195

смерть (скинутого з престолу монарха було ув’язнено в монасти-
рі). Це і спонукало княгиню Ольгу, на думку М. Б. Брайчевського, 
прибути в  946 році до Константинополя для поновлення мирної 
угоди з новим імператором.

Християнство знадобилося Ользі, стверджував О. М. Рапов, від-
разу після трагічної загибелі її чоловіка. Проголосивши себе хрис-
тиянкою, вона, буцімто, звільнялася від язичницького звичаю, який, 
на його думку, передбачав удові неодмінно відправитися у  слід за 
своїм чоловіком, тобто накласти на себе руки16. Виходячи з  таких 
міркувань, дослідник доводив, що Ольга прибула до Царгороду на 
весні чи влітку 944 року, де і прийняла хрещення при дворі Романа 
Лакапіна. При тому він не відкидає можливості сватання останньо-
го до київської княгині, що відкрило б для візантійського правлячо-
го дому самі райдужні перспективи — політичне підпорядкування 
Русі Ромейській державі. Такий підхід до історії міждержавних вза-
ємин Русі й Візантії звісно ж є застарілим і спрощеним.

Компромісною в питанні про дату Ольжиних відвідин візантій-
ської столиці, визначення часових параметрів і місця її хрещення 
є  точка зору Омеляна Пріцака. Вчений доводив, що в  дійсності 
мало місце два візити Ольги до Константинополя. Вони обидва, 
на думку дослідника, відбилися в скороченому, складеному із двох 
речень, звіті Іоана Скиліци. Інакше кажучи, звістку візантійсько-
го хроніста про приїзд Ольги до Константинополя та її хрещення 
він вважає комбінованою і, відтак, ці дві події розмежовує у часі. 
«Можна вважати  — стверджував вчений  — що перше речення 
Скиліци (ф. 6) відповідає візиту поганинки Ольги (Гельгу) від-
разу  ж по смерті її чоловіка Ігоря (близько 945 року), коли його 
похід 941 р. ще пам’ятали в Константинополі (ці спомини навряд 
чи були б такими яскравими через шістнадцять років, у 957 році). 
Друге речення могло бути взяти із звіту про хрещення Ольги»17.

Насправді  ж той «звіт» являє собою лише простий підпис-по-
яснення до відповідної мініатюри, укладеної згадуваним автором 

16  Рапов О. М. Русская церковь в ІХ — первой трети ХІІ в. Принятие хрис
тианства. Москва, 1988. С. 161.

17  Пріцак О. Коли і де хрестилася Ольга? // Записки Наукового Товариства 
імені Т. Шевченка: Праці історично-філософської секції. Львів, 1993. Т. ССХХV.  
С. 135.

Хроніки. Тим часом другий візит княгині Ольги до Царгорода 
О. Пріцак відносить до 957 року, який і вважає роком її особистого 
хрещення. На основі аналізу твору Костянтина VІІ Багрянород-
ного вчений дійшов висновку про те, що церемонії 9 вересня та 
18 жовтня не  відбувалися одного й  того  ж самого, 946 року. Під-
твердження 957 року як року другої подорожі княгині Ольги до 
Константинополя і другого прийому в імператора, а також і охре-
щення її патріархом О. Пріцак знаходить у більш пізніх джерелах, 
зокрема Густинському літописі ХVІІ століття.

Обидва прийоми київської княгині в  імператорському палаці 
візантійської столиці відносять до 957 року такі авторитетні вчені, 
як С. О. Висоцький18 і Анджей Поппе19. Особливо непримиренну 
й принципову позицію в цьому питанні демонструє в низці своїх 
публікацій також сучасний російський історик О. В. Назаренко, 
підтримуючи гіпотезу, згідно з якою княгиня Ольга відвідала Кон-
стантинополь у 957 році й хрестилася там20. Очевидно, не має по-
треби детально переповідати тут суть філігранно витончених ар-
гументів, вибудованих згаданими авторами в оборону такої точки 
зору. Ми будемо дотримуватися версії одного довготривалого ві-
зиту княгині Ольги до Царгорода. 

У дискусії про дату прийомів Ольжиного посольства Костянти-
ном VІІ Багрянородним питання про час і  місце хрещення київ-
ської княгині хоч ніби й не відійшло на другий план, однак все ж 
перетворилося на похідне в  ланці послідовності, реконструйова-
них дослідниками подій.

18  Высоцкий С. А. О дате поездки посольства княгини Ольги в Константино-
поль // Древние славяне и Киевская Русь. Київ, 1989. С. 154–161.

19  Poppe A. Once Again Concerning the Baptism of Olga, Archontissa of Rus’ // 
Dumbarton Oaks Papers, 1992. Vol. 46. P. 271–277; Poppe A. The Christianization 
and Ecclesiastical Structure of Kyivan Rus’ to 1300 // Harvard Ukrainian Studies, 
1997. Vol. XXI (3–4). P. 313–315; 368–369.

20  Назаренко А. В. Когда же княгиня Ольга ездила в Константинополь? // Ви-
зантийский временник, 1989. Т. 50. С. 66–83; Назаренко А. В. Еще раз о дате поезд-
ки княгини Ольги в Константинополь: источниковедческие заметки // Древней-
шие государства Восточной Европы. Материалы и исследования. 1992–1993 годы. 
Москва, 1995. С. 154–168; Его же. «Моудрѣиши всѣхъ человѣкъ»: крещение кня-
гини Ольги как факт международной политики (середина Х века) // Назарен-
ко  А.  В. Древняя Русь на международных путях: Междисциплинарные очерки 
культурных, торговых, политических связей IX–XII вв. Москва, 2001. С. 219–310.



196	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 197

Насамперед слід наголосити на тому, що візантійські джерела 
не містять згадок про навернення Ольги у християнство. Повість 
временних літ сповіщає про те, що ця подія відбулася під час ві-
зиту київської княгині до Царгорода. Оповідаючи про зустріч 
Ольги з  Костянтином, літописець з  не прихованим захопленням 
змальовує подиву гідні емоції візантійського імператора, якому, 
буцімто, відразу  ж впала в  око гарна й  розумна володарка Русі: 
«...и приде к  нему Ольга  . и  видѣвъ ю добру сущю зѣло лицемъ  . 
и смыслену»21. 

Зауважимо, що в  цьому портретному описі княгині Оль-
ги літописець скористався словосполученням «добра лицемъ», 
а не «красна лицемъ».Тим самим підкреслювалася не стільки зов
нішня врода київської княгині, скільки її доброликість, тобто її 
приємність, привітливість, вихованість, пов’язана з  її смисленніс-
тю, тобто тямущістю22. Оця, сказати б, «внутрішня» краса княги-
ні Ольги й  викликала жвавий інтерес до неї такого витонченого 
аристократа й  тонкого дипломата, яким був візантійський імпе
ратор:

21  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 60.
22  Демин А. С. Архаическая персонология «Повести временных лет» // Авто-

портрет славянина. Москва, 1999. С. 17–18.

…удививъся царь разуму 
ея  . бесѣдова к  неи и  рекъ 
еи  . подобна еси царствова-
ти въ градѣ с  нами  . она же 
разумѣвши рече ко царю .азъ 
погана есмь  . да аще мя хо-
щеши крестити  . то крести 
мя самъ  . аще ли то не  кре-
щюся . и крести ю царь с пат
реархомъ23. 

Наведений фрагмент лі-
тописного тексту уявлявся 
історикам минулого лише 
складовою частиною первіс-
но цілісного твору. Здійснена 
свого часу О. О. Шахматовим 
реконструкція літописних 
зведень, які передували Пові-
сті временних літ, дозволило, 
як гадалося досліднику, встановити існування окремішньої Пові-
сті про хрещення і кончину княгині Ольги. Текстуально сліди цьо-
го твору відбилися в постульованому ним Найдавнішому київсько-
му літописному зведенні кінця 30-х років ХІ століття, звідки й були 
взяті, на його думку, дати хрещення 6463 (955 р.) та смерті княгині 
Ольги — 6477 (969 р.). У Похвалі княгині Ользі Якова Мніха за-
значається, що вона прожила в християнстві п’ятнадцять літ:

…по святомъ же крещеньи си блаженая княгини Ольга живе лѣт 
15 и  угодивъ Богу добрыми дѣлы своими, и  успе мѣсяца июля 
в  11  день въ лѣто 6477-е, душю свою честную предавши в  руцѣ 
владыцѣ Христу Богу24.

На думку О. О. Шахматова, 955 рік — рік хрещення київської 
княгині є  першою хронологічною датою в  Найдавнішому зведен-
ні й першою достовірною датою в Початковому (1093 р.), взятого 

23  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 60–61.
24  Цит. за вид: Зимин А. А. Память и похвала Иакова Мниха и житие князя 

Владимира по древнейшему списку //Краткие сообщения Института славянове-
дения АН СССР, 1963. № 37. С. 70.

Княгиня Ольга на прийомі у візантійського імператора  
Костянтина Багрянородного. 
Реконструкція фрески Софійського собору в Києві С. О. Висоцького  
та художника-реставратора Ю. О. Коренюка

Бесіда княгині Ольги  
з візантійським імператором 

Костянтином Багрянородним. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



198	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 199

за основу Повісті временних літ, де, на думку вченого, агіографіч-
на оповідь про хрещення Ольги була доповнена даними легендар-
ного, фольклорного походження25. До них він відніс сюжет про 
сватання візантійського імператора до київської княгині: 

по крещеньи возва ю царь,  . и рече еи хощю тя пояти собѣ женѣ . 
она же рече како хочеши мя пояти крестивъ мя самъ . и нарекъ мя 
дщерью . а въ хрестеянехъ того нѣсть закона а ты самъ вѣси . и рече 
царь переклюкала мя еси Ольга  . и  вдасть ей дары многи злато 
и сребро . паволоки . и съсуды различныя . и отпустив ю нарекъ ю 
дъщерью собѣ26..

Цю майстерно скомбіновану книжником-християнином літера-
турну замальовку аж ніяк не можна назвати вставкою фольклорно-
го походження. Ольжині заручини тут представлено як її вінчання 
на християнське царство, рівночесне християнській державі ро-
меїв. Цей сюжет продовжує і своєрідно розвиває тему попередніх 
сватань-залицань: спершу Ігоря, потому й  древлянського князя 
Мала. У всіх трьох випадках Ольга зуміла оборонити свою дівочу/
жіночу/вдовину честь (Цноту), яка, як уже зазначалося, невідділь-
но була пов’язана з образом царственної Премудрості. В уявленнях 
старокиївських книжників і мислителів саме нею й животвориться 
Київська християнська держава. Добування Хреста/Премудрос-
ті — головне призначення усього життя княгині Ольги. Ось чому її 
візит до візантійського імператора уподібнюється подорожі цариці 
савської в Єрусалим до біблійного царя Соломона: 

…се же бысть яко же при Соломанѣ  . приде царица Эфиопьская 
к  Соломану  . слышати хотящи премудрости Соломани  . и  мно-
гу мудрость видѣ и  знаменья  . тако же и  си блаженая Ольга ис-
каше доброѣ мудрости Божьа но она человѣчески  . а си Божьи  . 
ищющи бо мудрости обрящають (Прип. VІІІ, 17) премудрость на 
исходищихъ поется  . на путехъ же деръззновенье водить .на кра-
их же забральныхъ проповѣдаеть  . во вратѣхъ же градныхъ  . дер-
зающи глаголеть  . елико бо лѣтъ незлобивии держатся по правду 
(Прип. VІІІ, 2–4)27.

25  Шахматов А. А. Разыскания о древнейших русских летописных сводах. 
Санкт-Петербург, 1908. С. 117–118.

26  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 61.
27  Там само. Стб. 62.

Ольга, як і цариця Савська, вирушає до святого Міста (Царго-
род), щоб випробувати, подібно до Соломона, мудрого володаря 
(візантійського імператора) загадками. Проте константинополь-
ський імператор, на відміну від легендарного правителя Єрусали-
ма, виявився неспроможним пояснити прибулій до нього «цари-
ці» її питання. Не розгадавши істинного змісту пропозицій Ольги, 
він змушений був усупереч своїй волі виконати всі її бажання 
і визнати її мудрість: «в результаті візантійський імператор і русь-
ка княгиня міняються “ролями”. Тепер він, уражений (подібно до 
того, як цариця Савська була вражена відповідями Соломона), 
обдаровує її золотом, сріблом, дорогоцінними тканинами й різно-
манітним посудом  — усім тим, що Соломон отримував у  щоріч-
ний дарунок від сусідніх правителів»28. Отримані Ольгою від ві-
зантійського імператора почесне звання «дочки»29 і  «дари многі» 
вивищували статус київської княгині й всієї Русі в тогочасній сус-
пільній свідомості. Цей гідний премудрої Ольги статус напрямо 
співвідноситься зі статусом біблійного царя Соломона: 

І став цар Соломон найбільшим від усіх земних царів, щодо ба-
гатства і щодо мудрости. І вся земля хотіла бачити Соломона, щоб 
послухати його мудрости, що Бог дав у його серце. І вони приноси-
ли кожен свого дара, — речі срібні та речі золоті, й одежу, і зброю, 
і пахощі, коні та мули, — із року в рік (1 Цар. 10, 23–25).

У літописній оповіді Повісті временних літ 6463 (955) року 
Д.  С.  Лихачов убачав сліди присутності двох стилістичних шарів, 
що беруть свої початки з різних джерел. До одного з них дослідник 
відніс сюжет про те, як Ольга шукала зустрічі з  візантійським ім-
ператором, а до другого — бесіду княгині з патріархом і похвалу її 
мудрості. «Церковний» шар цієї оповіді вчений вважав первинним, 

28  Данилевский И. Н. Библеизмы Повести временных лет // Герменевтика 
древнерусской литературы Х–ХVІ вв. Москва, 1992. Сб. 3. С. 89.

29  Звання «духовного родича» візантійського імператора було вельми почес-
ною відзнакою для тогочасних іноземних правителів. «Синами» імператора на-
зивалися, наприклад, правителі Болгарії, Великої Вірменії та Аланії. На вищо-
му рівні стояли німецькі й французькі королі, які мали ім’я «братів» імператора 
(Ширше див.: Острогорский Г. А. Византийский император и иерархическое ми-
роустройство // Русско-Византийский вестник : науч. журн. Санкт-Петербург, 
2018, № 1. С. 23.



200	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 201

який становив ядро окремого твору, названого ним Сказанням про 
поширення християнства на Русі. Хоч він і розходиться з О. О. Шах-
матовим на кілька років у  датуванні цього твору, однак солідари-
зується з останнім у тому, що наведена Повістю временних літ дата 
хрещення княгині Ольги (але не подорожі її до Царгорода) є  істо-
рично достовірною30. Попри те, що достовірність уявленої Повісті 
про хрещення княгині Ольги є доволі сумнівною, окремі дослідники 
не полишили спроби її подальшої автентизації. Наприклад, О. Сир-
цова відносить дату створення цілісної редакції цього твору до часу 
побудови Софійського храму в Києві (кінець 30-х років ХІ століт-
тя), не  виключаючи при тому, що його автором був сам Ярослав 
Мудрий31. Та поки що цю гіпотезу підкріпити нічим. Повість про 
хрещення княгині Ольги залишається таким же уявленим артефактом 
нашої історичної свідомості, як і  «Бібліотека» Ярослава Мудрого. 

Не заперечуючи історичну достовірність хрещення княгині 
Ольги у 954 чи 955 році, цю подію дослідники зазвичай прямолі-
нійно прив’язують або до Києва, або ж до Царгорода. Наприклад, 
свого часу Є. Є. Голубінський стверджував, що хрещення княгині 
Ольги мало місце в  Києві й  було її глибоко приватною справою: 
«Ольга після смерті Ігоря залишалася неохрещеною до тої пори, 
доки була за малолітнього Святослава володаркою держави й про-
довжувала залишатися офіційною особою в  державі, і  хрести-
лася лише після того як, знайшовши можливості скласти із себе 
офіційне регенство, відійшла, принаймні формально, в  приват-
не життя»32. М. Д. Присьолков натомість вважав, що Ольга хрес-
тилася в  Константинополі 955 року33. Цю версію з-поміж інших 

30  Лихачев Д. С. Русские летописи и их культурно-историческое значение. 
Москва : Ленинград, 1947. С. 63–65; Его же. «Повесть временных лет» // Ли-
хачев Д. С. Великое наследие. Москва, 1980. С. 88–90. Іншу точку зору на спів-
відношення церковно-агіографічних елементів літописної оповіді про княгиню 
Ольгу з легендарно-фольклорними див.: Кузьмин А. Г. Начальные этапы древне-
русского летописания. Москва, 1977. С. 334–341; Мюллер Л. Рассказ «Повести 
временных лет» 955 г. о крещении Ольги. С. 46–47.

31  Сирцова О. Повість про хрещення княгині Ольги в культурі Русі ХІ ст. // 
Київська старовина, 1997. № 1/2. С. 160–161.

32  Голубинский Е. История русской Церкви. Т. 1. Первая половина тома. 
Москва. 1901. С. 78.

33  Приселков М. Д. Очерки по церковно-политической истории Киевской 
Руси Х–ХІІ вв. С. 9–10.

дослідників підтримав Г. Г. Літаврін: на його думку, Ольга хрести-
лася в Константинополі, «але не в 946 р. і не в 957 р. Отож, законо-
мірним, — вмотивовував вчений, — нам видається вже зроблений 
в  літературі висновок про двократні її відвідини столиці імперії. 
Ми лише пропонуємо строго розмежовувати ці дві дати: 946 р. (за-
лишилась язичницею) і 954/955 р. (прийняла хрещення). Інакше 
кажучи, за дату хрещення ми приймаємо датування давньорусько-
го літопису: 6463 рік»34. 

Наявність у складі почту, який супроводжував княгиню Ольгу 
під час відвідин нею імператорського палацу в  Константинополі, 
священника на ймення Григорій деякі вчені розглядали як свідчен-
ня того, що Ольга прибула до візантійської столиці вже охрещеною. 
Таким був хід думки, зокрема С. О. Висоцького, який доводив, що 
хрещення княгині Ольги мало місце в Києві35. Скрупульозний ні-
мецький дослідник Герхард Подскальський у своїй фундаменталь-
ній монографії Christentum und theologische literatur in der Kiever 	
Rus’ (988–1237) також стверджував, що «тепер можна вважати 
встановленим, що Ольга прийняла хрещення не в 955 (чи 957) р. 
в Константинополі, а в 954/955 р. у Києві й прибула до імператор-
ського двору вже християнкою, в супроводі священника»36. Отже, 
в  науковій літературі рівноцінно представлені обидві, сказати б, 
адреси хрещення княгині Ольги — київська і царгородська. 

Раніше мені здавалось, що вони не  суперечать одна одній, як 
це видається на перший погляд. Відповідно до канонів грецького 
Євгологія, візантійський обряд хрещення передбачав довгий пері-
од оглашення істинами християнського вчення. Отож, гадалося 
мені, Перше оглашення Ольги могло відбутися в Києві. Воно явля-
ло собою підготовчий ступінь на шляху до хрещення. Вклякшу на 
колінах перед церковним порогом княгиню священник мав тричі 
осінити хрестом і створити над нею молитву, щоб Бог дарував їй 
благословіння, просвітлення духу й зору: 

Благословенний Боже! Ти, який усе живе на землі словом 
своїм створив, спаси рабу Твою Ольгу, яка прийшла до стін Твоєї 

34  Литаврин Г. Г. Русско-византийские связи в середине Х века. С. 47.
35  Высоцкий С. А. О дате поездки княгини Ольги в Константинополь. С. 156.
36  Подскальски Г. Христианство и богословская литература в Киевской Руси 

(988–1237 гг.). Изд. 2-е, испр. и доп. для рус. пер. Санкт-Петербург, 1996. С. 26.



202	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 203

Церкви. Нехай будуть очі Твої звернуті на неї і вуха Твої почують 
глас молитов її, Прилучи її до Твоєї отари з тим, аби у підходящу 
годину буди їй гідною купелі небесної. 

Після закінчення сорокаденного строку оглашення вона набу-
ла статусу неохрещенного християнина. Таким був основний зміст 
першої стадії обряду хрещення княгині Ольги. Перше оглашення, 
або prima signatio, давало можливість брати участь у  церковній 
службі і,  що найголовніше, вступати в  повноцінне спілкування 
з християнами.

Друге оглашення, яке зазвичай припадало на другу і  третю не-
ділю Великого посту і  тривало чотири седмиці, Ольга прийняла, 
вмотивовував автор цих рядків, у  столиці Візантійської імперії. 
Прямих підтверджень цьому в  писемних візантійських джерелах 
не збереглося. Однак наука має до своєї диспозиції мініатюру Хро-
ніки Іоана Скіліци, яка ілюструє цитоване вже повідомлення цього 
автора про Ольжині відвідини Константинополя. Дослідивши іко-
нографічні особливості вбрання, в якому зображена княгиня Оль-
га на цій мініатюрі, Н. П. Кондаков свого часу дійшов висновку про 
те, що на цьому зображенні Ольга «представлена як новоохрещена 
християнка (виділено мною. — В. Р.) і почесна диякониха руської 
Церкви»37. Довге, занадто довге перебування княгині Ольги в Кон-
стантинополі, а також відсутність у Києві належних умов (церкви) 
спонукає вважати, що перше й друге оглашення, тобто повноцінна 
процедура навернення київської княгині в християнство відбулася 
в часі її довготривалого перебування в Константинополі, яке при-
пало на 957 рік. Тут, у столиці східного християнського світу, вона, 
мовлячи словами Степенної книги, «совлечеся всея грѣховныя 
одежды, отложьши ветхаго человѣка и дѣла поганьская, и облечеся 
въ новаго Адама, еже есть во Христа, и  тако просвѣщена бывши, 
тако породився водою и Духомъ, сице добрым изменениемъ изме-
нися и  возрадовася душею и  тѣломъ радостию неизглаголанною 
и  бысть причастница и  Божественныхъ Таин Пречистаго и  Жи-
вотворящаго Тѣла и Крови Христа Бога нашего и бываетъ вѣрное 
овча Христова стада»38.

37  Кондаков Н. П. Греческие изображения первых русских князе // Сборник 
в память святого равноапостольного князя Владимира. Б.м. изд. 1917. С. 17.

38  Книга Степенная царского родословия // ПСРЛ. Т. ХХІ. Ч. 1. С. 14.

У СЯЙВІ СВЯТОГО МІСТА
...Незважаючи на розбурхане море, одного прохолодного, мо-

лочно захмареного ранку руські лодії благополучно досягли кон-
стантинопольського рейду. Приспустивши ліселя, вітрильни-
ки мірно погойдувалися на зеленувато-пінястих хвилях. Пахло 
смолою і  трохи підгнилою рибою. День поволі розпогоджувався. 
Очам прибульців відкрився ритм заокруглених ліній церкви свя-
тої Софії, який, здавалося, підносився дедалі вище й  вище. Роз-
ташований на центральному міському плато, цей величний храм 
домінував над міською забудовою, вивищуючись у силуеті всього 
Константинополя.

Греки не  поспішали вітати руське посольство. Вітер часу ще 
не  розвіяв пам’ять про недавні виправи войовничих «північних 
варварів». Русь в очах візантійців була все ще спадкоємницею го-
меровських гіпербореїв, геродотових кімерійців, скіфів або тав-
роскіфів. Вона уявлялась їм похмурою, понуреною в  морок кра-
їною, сонце над якою світить лічені дні року. В  есхатологічній 
свідомості візантійців цей до безрозсудності хоробрий, могутній 
і  войовничий народ ототожнювався з  біблійним Гогом і  Магогом, 
князя Рош39 пророцтва Єзекиїла (Єзек. 39, 1). Тому такою насторо-
женою і  прохолодною була зустріч, очолюваного княгинею Оль-
гою, посольства Русі.

Нарешті Греки відімкнули константинопольську гавань, згор-
нувши ланцюг, протягнутий між вежами, що стояли обабіч зато-
ки Суд (Золотий Ріг). При самому її гирлі, поблизу Солодких вод 
руські суда стали на якорі. Тут, поблизу порту, в монастирі святого 
Маманта й стало на мешкання руське посольство. Це було тради-
ційне місце, де зупинялися прибулі в столицю Візантійської імпе-
рії руські купці й дипломати. Попередніми русько-візантійськими 
угодами, укладеними ще за Олега й Ігоря, передбачалося: «прихо-
дящим имъ да витають у святаго Мамы»40. Вибір цього монастиря 
для резиденції русів був, очевидно, не  випадковим. Угода Олега 

39  Веселовский А. Видение Василия Нового о  походе русских на Византию 
в 941 г. // Журнал Министерства народного поросвещения, 1889. № 26. С. 88–89; 
Лев Диакон. История. Кн. ІХ. С. 79.

40  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 48.



204	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 205

має точне датування — «мѣсяца сентября 2 индикта 15 в лѣто со-
зданиа мира 6420». На 2 вересня припадає і день пам’яті святого 
Маманта. Християнський храм на честь кесарійського мученика 
святого Маманта було збудовано ще за часів володарювання ім-
ператора Юстиніана. Згодом сестра імператора Маврікія похова-
ла в  ньому тіла брата та його дітей, вбитих узурпатором Фокою 
і збудувала однойменний монастир41. Його просторі приміщення, 
обладнані усім необхідним для тривалого перебування мандрівни-
ків, і були відведені під мешкання княгині Ольги та її свити.

Квартал святого Маманта знаходився, на думку Г. Г. Літавріна, 
поза стінами візантійської столиці в  передмісті, «розташованому 
приблизно за два кілометри від найближчої ділянки північних стін 
Константинополя на європейському березі Босфору, біля виходу 
з  протоки в  Мармурове море. Передмістя дістало свою назву на 
ім’я монастиря, заснованого в цьому місці на честь великомученика 
Маманта»42. Іншу локалізацію запропонував Ф. О. Андрощук. На 
його думку, квартал святого Маманта, а також однойменний мо-
настир знаходився на північний захід від гавані Феодосія, в райо-
ні, що сусідив зі стіною Феодосія й річкою Лікос. Вибір монасти-

41  Кондаков Н. Византийские церкви и памятники Константинополя. Одесса, 
1866. С. 44.

42  Литаврин Г. Г. Условия пребывания древних руссов в Константинополе 
в Х в. и их юридический статус // Византийский временник, 1993. Т. 81. С. 82.

ря для резиденції русів, вважає дослідник, «пояснюється тим, що 
він був поблизу порту і, судячи з усього, покинутий. Можливо, що 
в цей час ним керували згадані типиком св. Маманта харистикарії, 
що заробляли здаванням приміщень у найм»43. Зимувати в порту за 
умовами договору заборонялося. Із тисячі прибульців принадами 
царського граду могла познайомитися лише десята їхня частина.

Посольство княгині Ольги було вельми представницьким. За-
гальна кількість людей (разом зі слугами, гребцями-воїнами, тлу-
мачами й  носильниками) сягала до півтори тисячі осіб44. Звісно, 
далеко не всі з них потрапили до міста, а лише наближені до княги-
ні 18 жінок, 22 посли, 42 купці, 12 тлумачів, її не названий на ймен-
ня небіж та священник Григорій. Після розквартирування і  по-
іменного перепису руських купців і послів чиновниками відомства 
дрома (зовнішніх стосунків) і  столичного епарха (вищого чинов-
ника), вони поступали на повне утримання Візантійської імперії. 

Очікування зустрічі з  імператором було для Ольги. вочевидь, 
обтяжливим. Оце її глухе роздратування довгим і  принизливим 
стоянням на якорі в Суді бринить у таких рядках Повісті времен-
них літ:

…cи же Ольга приде Киеву (повернувшись з Константинополя. — 
В. Р.) и присла к неи царь гречьский . глаголя, яко много дарихъ тя . 
ты бо глаголаша ко мнѣ яко аще возъвращюся в Русь . многи дары 
прислю ти челядь  . воскъ  . и  скъру и  вои в  помощь  . отвѣщавши 
Ольга  . и  рече къ слом  . аще ты рьци такоже постоиши у  мене 
в  Почайнѣ яко же азъ в  Суду то тогда ти дамь (виділено мною.  — 
В. Р.) и отпусти слы, сь рекъши45.

Більше п’яти седмиць тривало Ольжине стояння в константи-
нопольській бухті. Впродовж цього часу до Ольги, або, сказати б, 
до руського посольства частенько навідувалися різного рангу дер-
жавні чиновники. Київську княгиню навіть удостоїли своїм ві-
зитом міський епарх, префект і  логофет дрому (чиновник, який 

43  Андрощук Ф. Константинопольские монастыри св. Маманта и место рези-
денции русских купцов в Х веке // Ruthenica: щорічник середньовічної історії та 
археології Східної Європи. Київ, 2012. Т. ХІ. С. 28.

44  Литаврин Г. Г. Состав посольства Ольги в Константинополе и «дары» им-
ператора // Византийские очерки. Москва. 1982. С. 89.

45  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 62–63.

Панорама 
Константинополя. 
Фото автора



206	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 207

відповідав за стан доріг, пошту, а також відав зовнішніми зв’яз
ками). Постійно покликаючись на зайнятість імператора важли-
вими державними справами, останній запевнив Ольгу в тому, що 
прийом руського посольства відбудеться найближчим часом. Од-
нак минали дні й тижні, а посланця від імператорського двору все 
не  було. Аби скрасити одноманітний плин часу, київську княги-
ню та її супутників греки раз у  раз запрошували на прогуляння 
до міста, що сприяло кращому знайомству варварів з цінностями 
християнської цивілізації. 

Церемоніал прийому іноземних послів був чітко відпрацьо-
ваний візантійськими чиновниками й  неухильно дотримувався. 
Зустрівши гостей на кордоні, їх «урочисто супроводжували до 
Константинополя, де канцелярія варварів покривала витрати на 
утримання посла та його почту. Їх розміщували в столичному гос-
тинному дворі й дозволяли користуватися охороною, але поза цим 
двором вони не  могли зробити жодного кроку без нагляду… Але 
з ними завжди поводилися з витонченою ввічливістю: вистави на 
іподромі, урочисті служби у Святій Софії, імператорські бенкети 
прикрашали їхнє перебування»46. Київський літописець залишив 
короткий звіт про прийом візантійським імператором Левом VI 
Олегових послів у 911 році: 

…почти послы Роуские  . дарми  . златом  . и паволоками  . и фофо-
удьами  . и  пристави к  ним моужи свои  . показати им церковную 
красотоу . и полаты златыа . и в них соущаа богатество . злата мно-
го  . и паволокы . и камьнье драгое  . и страсти Господня . и венець 
и гвоздие  . и хламиду багряную . и мощи святых оучаще я к вѣре 
своеи . и показывающе им истиную вѣроу и тако отпусти а во свою 
землю с честию великою47. 

Перед нами, однак, не документальний звіт, а книжна конструк-
ція, що була сконструйована, як продемонстрував О. П. Толочко, на 
основі літературних джерел48. У  візантійських хроніках, зазначає 

46  Гийу А. Византийская цивилизация. Екатеринбург, 2005. С. 164.
47  Лавреньевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 37–38.
48  Толочко О. «Показующе им истинную веру»: Летописное обрамление рус-

ско-византийского договора 911 г. // Dubitando. Studies in History and Culture 
in Honor of Donald Ostrowski / Brian J. Boeck, Russell E. Martin, Daniel Rowland 
(eds.). Bloomington, IN: Slavica Publishers, 2012. С. 61–66.

дослідник, збереглося повідомлення про прибуття до Константи-
нополя в 907 році арабських послів із Тарса й Мілітени для обміну 
полоненими. Візантійський імператор Лев VI влаштував їм пиш-
ний прийом, прикрасивши палац Магнавру й  Софійський собор, 
куди після закінчення переговорів відправився з  мусульманами, 
де, за свідченням продовжувача Амартола, «показаша вся честны 
съсуды Срациномъ, еже есть недостоино есть хрестьянска красо-
та неправеднымъ иноязычником чловекомъ видѣти божиа службы 
съсоуды»49. Хроніст, як бачимо, з явним несхваленням ставився до 
такого вчинку імператора. Причиною такої неординарної для імпе-
ратора поведінки стала та обставина, що разом із цим посольством 
до Константинополя прибув батько улюбленця Лева VI якогось 
хрещеного араба Самона. Показ священних предметів і одягу мав 
на меті переконати його хреститися й залишитися в Константино-
полі50. Хроніка Амартола була, як відомо, одним із джерел творчого 
натхнення упорядника Повісті временних літ. З неї і був запозиче-
ний сюжет про показ «церковної краси» нехристиянським послам, 
що перетворилися під пером літописця на Олегових «мужів».

Цим же прийомом старокиївський книжник скористався ще 
раз у  розповіді про «вибір віри» Володимиром, вміщеному в  По-
вісті временних літ під 976 роком. Коли обрані ним «мужи добры 
и смыслены числом 10», завершивши своє знайомство з організа-
цією церковної служби на Заході, з’явилися в  Константинополі, 
візантійський імператор Василій II «честь велику створи имъ . во 
тоже день наоутрия посла къ патреарху глаголя  . сице придоша 
Русь пытающее вѣры нашея . да пристрои церков и крилос . и сам 
причинися в святительския ризы  . да видять славу Бога нашого  . 
си слышав патреархъ повелѣ создати крилося  . по обычаю ство-
риша праздникъ  . и кадила вожьгоша  . пѣнья и лики съставиша  . 
и иде с ними в церков . и поставиша и на пространьнѣ мѣстѣ . по-
казающе красоту церковную . пѣнья и службы архирѣиски»51.

49  Истрин В. М. Книгы временныя и образныя Георгия Мниха. Хроника Геор
гия Амартола в древнем славянорусском переводе. Текст, исследование и сло-
варь. Т. 1. Петроград, 1920 [Репр. воспр: Die Chronik des Georgios Hamartolos.  
München, 1972] С. 539.

50  Толочко О. «Показующе им истинную веру»: Летописное обрамление рус-
ско-византийского договора 911 г. С. 63–64.

51  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 107.



208	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 209

У цьому випадку літописець, уникаючи повтору, не згадує про 
відвідування послами Володимира царських «златих полат» Ве-
ликого імператорського палацу й оглядання ними християнських 
реліквій, що зберігалися в  ньому. Описаний у  Повісті временних 
літ порядок огляду імператорської колекції реліквій пристрастей 
Христових руськими послами відповідає, згідно з  даними латин-
ського путівника по Константинополю середини ХII століття, по-
рядку їх огляду в палацовій каплиці Богоматері Фароської52. Коли 
імператорська резиденція в XII столітті перемістилася до Влахер-
ни приміщення Великого палацу, зокрема, тронна зала — восьми-
кутний, увінчаний куполом з 16 вікнами Христоклін («Зала Трьох 
Золотих Лож»), розміщені на його території церква Фароської 
Богоматері, де зберігалися головні християнські реліквії, церква 
святого Димитрія та багато інших чудових споруд53, стали доступ-
ні для регулярного й  вільного відвідування паломників. Не  ви-
ключено, що одним із них був упорядник Повісті временних  літ. 

52  Wortlej J., Zuckеrman C. The Rtlies of Our Lord’s Passion in the Russian Pri-
mary Chronicle // Византийский временник, 2004. Т. 63. С. 72–74.

53  Ширше про численні зали й переходи, розкішно декоровані приміщення 
і храми Великого імператорського палацу див.: Иванов С. А. В поисках Констан-
тинополя. Путеводитель по византийскому Стамбулу и окрестностям. Москва, 
2011. С. 85–138.

О. П. Толочко вважає, що знанням про набір християнських ре-
ліквій і місця їх зберігання він зобов’язаний «або власному досві-
ду паломника, або розповідям богомольців, що побували в  Кон-
стантинополі, або навіть якомусь втраченому опису царгордських 
святинь»54.

Зорієнуватися в  Константинополі  — цьому велелюдному міс-
ті з його широкими, критими галереями вулицями й просторими 
майданами, прикрашеними величними тріумфальними арками, 
колонами і  статуями, прибульцям було не  просто. Більшість ву-
лиць Константинополя, якими блукала Ольга зі своїм почтом, 
були забудовані житлами городян в  один-три поверхи. Головна 
вулиця візантійської столиці — Меса (Середня) пролягала майже 
через усе місто, пересікаючи його із заходу на Схід. Вона почина-
лася біля Золотих воріт, що знаходилися в тій частині оборонної 
стіни, яка захищала місто із суші й  доходила до головного і  чи 
не  найбільшого майдану, який називався Августейон. У  самому 
його центрі здіймалася статуя святої Олени або Августи — мате-
рі фундатора цього Святого міста  — Костянтина Великого. Саме 
по цій вулиці зазвичай урочисто рухався імператорський кортеж 

54  Толочко О. «Показующе им истинную веру»: Летописное обрамление рус-
ско-византийского договора 911 г. С. 66.

Золоті ворота 
Константинополя. 
Сучасний вигляд.  
Фото автора

Золоті ворота 
Константинополя. 
Сучасний вигляд.  
Фото автора



210	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 211

і проходили церковні процесії. Свідком однієї з них пригідно до-
велося стати й Ользі та її супутникам.

На одному з перехресть вулиці Меси знаходився майдан Бика. 
Цю дивовижну назву він дістав через те, що тут було встановлено 
гігантську, виготовлену з бронзи, фігуру бика. Його черево правило 
піччю, в якій живцем спалювали засуджених до страти злочинців.

Грецькі «мужі» не стали показувати гостям із Русі міські око-
лиці, де в прибуткових будинках мешкали ремісники, дрібні тор-
говці, рибаки й  моряки. Натомість запропонували їм оглянути 
Форум Костянтина. То був один із найзнаменитіших майданів 
Царгорода. Вимощений мармуровими плитками, прикрашений 
колонами, портиками й  тріумфальними арками він вражав сво-
єю монументальною пишністю. На одній із колон височіла брон-
зова статуя Костянтина, перероблена з  давньої статуї античного 
божества Геліоса. Вона випромінювала сім божественних соняч-
них променів і  уособлювала Божественний Constantinopolis55. За 
свідченням Хроніки Георгія Амартола, «столпъ каменъ постави 
весь багрянъ. Егоже из Рима принесе достохваленъ зѣло, и поста-
ви на немь коумиръ, егоже принесе от Солнча града Фригыискыя 
страны, имущь на главѣ лучь седмь….. таче положивъ основа-
нье двенадцать коша, яже Христосъ благослови, и дрѣва честьна 
и святых мощи на утверженье и схранение предивнаго и единока-
меньнаго столпа»56. Тим самим фундатор першого християнсько-
го царства задекларував свій зв’язок одночасно з  давнім фрігій-
ським солярним культом бога Геліоса й християнством: імператор 
звелів укріпити до рук кумира списа у  формі хреста. Останній 
згадується в  Хронографі 1512 року. Кумир, йдеться у  ньому, мав 
«образъ человѣчь мѣден, имый на главе седмь лучь, егоже при-
несе от Солнечнаго града Фругийския страны, и постави на руце 
образа честный крест. Написа на нем сице: “Тебе, Христе, предаю 
град сей”»57.

55  Краутхаймер Рихард. Три христианские столицы. Топография и политика 
/ пер. Л. А. Беляев, А. М. Беляева. Санкт-Петербург, 2000. С. 60–61.

56  Истрин В. М. Хроника Георгия Амартола в древнем славянорусском пере-
воде. Т. 1. С. 339. Порівн.: Повесть о Царьграде І. (Чтение И. И. Срезневского) // 
Ученые записки Второго отделения императорской АН, 1854. Кн. 1. С. 105–106.

57  Хронограф редакции 1512 г. // ПСРЛ. Т. 22. Ч. 1. Санкт-Петербург, 1911. 
С. 268.

Проминувши велелюдний хлібний ринок і  провулок з  про-
мовистою назвою Долина сліз, де продавали бранців-невільників, 
руси рушили далі слідом за своїми супровідниками. Вони пряму-
вали знову до Агустейону, щоб оглянути прилеглі до нього будів-
лі імператорського палацу, храму святої Софії, сенату, бібліотеки 
й іподрому. 

Головною домінантою в  ансамблі цих споруд був храм святої 
Софії. То була велична, завдовжки 67 метрів і завширшки 71 метр, 
монументальна споруда. Чотири її головні стовпи утворювали чо-
тирикутник, вкритий угорі велетенськими арками. Над усім вну-
трішнім простором храму на 55-метровій висоті панує велетенська 
баня з  радіальними ребрами, складеними з  порожніх керамічних 
амфор. Здавалося вона ніби висить у  повітрі. У  нижній її части-
ні поміж ребрами було зроблено сорок вікон, крізь які централь-
на частина храму наповнювалася світлом. Церква святої Софії 
в Константинополі випромінювала світло — божественне й світло 
знань: бібліотека храму була, за визначенням сучасників, осеред-
ком «усіх наук». 

Храм святої Софії у Константинополі



212	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 213

Зовні стриманий у  своїх 
формах собор справляв неви-
мовне враження архітектурою 
і  оздобленням внутрішнього 
простору. Стіни й  склепіння 
храму були викладені з  це-
гли-плінфи й  оздоблені мар-
муром і кольоровим камінням. 
Золотом і  сріблом виблис-
кували деталі церковного на-
чиння, рясніли вишуканим 
різьбленням численні колони, 
а на відкритих відтинках стін 
і в люнетах арок сяяли мозаїч-
ні зображення. Над усім цим, 
гордо й  величаво здіймалася 
в  апсиді мозаїчна постать Бо-
городиці з немовлям.

Закладений Костянтином 
Великим першохрам святої 
Софії Премудрості Божої в  532 році був замінений грандіозною 
будівлею імператора Юстиніана. На її спорудження за повелінням 
імператора з  усіх усюд доставлялися кольоровий мрамур, граніт, 
колони, золото, слонова кістка. Над зведенням храму під керів-
ництвом уславлених архітекторів  — Артемія з  Тралл та Ісидора 
із Мілета працювало десять тисяч робітників. 27 грудня 537 року, 
коли будівництво було завершено, Юстиніан, оглянувши святи-
ню, піднявся на проповідницю і,  звівши очі під купол храму, мо-
вив: «Благословенний хай буде Господь, який вибрав мене для ви-
конання такого діла. Я перевищив тебе, о Соломоне!».

Оглядаючи святині Царгороду й  прислухаючись до пояс-
нень своїх супровідників, княгиня Ольга стала потроху осягати 
космогонічну сутність цього Божественного Міста. Заснована 
Костянтином Великим (324–337) на європейському березі Бос-
фору столиця новонародженої Візантійської імперії утверджу-
вала себе в  тогочасному світі як Новий Рим (Constantinus novam 
Roma). Офіційний статус Константинополя як Нового Риму був 
закріплений відповідними канонами Халкедонського й  другого Інтер’єр собору святої Софії у Константинополі 

Імператор Костянтин Великий. 
Фрагмент мозаїчної композиції собору 

святої Софії в Константинополі.  
Кінець Х ст.



214	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 215

Константинопольського Церков-
них Соборів. В  цій політичній 
символіці підкреслювалась імпер-
ська сутність Константинополя. 
Його  ж еклезіологічна, духовно-
релігійна першість відбилась у на-
йменуванні останнього ще й  Но-
вим Єрусалимом.

Уявлення про столицю Візан-
тійської імперії як спадкоємницю 
Єрусалима ґрунтувалося на за-
садничій для ромейської ідеології 
концепції богообраності Візан-
тії  — Нового Ізраїлю. Бог знехту-
вав євреями й навзамін прикликав 
до себе греків. Він дарував їм свя-
щенство і царство, а також проро-
цтво — Новий Заповіт, написаний 
грецькою мовою. Царство Старого 
Заповіту втілилося в Царство Но-
вого Заповіту. Християнська істо-
рія відтепер продовжує і  відміняє 
гебрейську. Ця ідея виразно про-

стежується, наприклад, у посланні візантійського патріарха Фотія 
до вірменського католікоса Захарії (862–876 рр.). У ньому, зокре-
ма, стверджується, що збудований другим Давидом, тобто святим 
Костянтином Царгород/Константинополь є  другим Єрусалимом, 
Містом в якому збулося пророцтво про непохитність Божого Гра-
ду: «Бог серед нього, нехай не хитається» (Пс. 45, 6.). 

Другим Єрусалимом й  царицею міст називає Фотій Констан-
тинополь і в своїх лементаціях з приводу облоги міста варварами 
з півночі у 860 року: 

Прийди до мене найплачливий з  пророків, і  оплач разом 
зі мною Єрусалим, не  той давній, столицю одного народу, що 
розрісся з одного кореня дванадцятьма галуззями, а столицю всьо-
го світу, який тільки осяває віра християнська, перший давністю 
і красою, обсягом і розкішшю, числом людності і багатством; оплач 

зо мною разом сей Єрусалим, ще не взятий, не збитий, але близь-
кий до взяття, що на очах наших хитається; оплач разом зо мною 
сю царицю міст58.

Немеркнучу у  віках славу Константинополя визначали такі 
християнські святині, як перевезена з Палестини в 473 році рака 
з  ризою Богородиці. Від VI століття в  Царгороді зберігався пояс 
Богородиці й чудотворна ікона Єрусалимської Богоматері. Ще на 
схилку V століття візантійський імператор Лев І завершив, розпо-
чате імператрицею Пульхерією будівництво Влахернського храму, 
прибудувавши до нього у  формі купольної ротонди церкву Агіа 
Сорос для зберігання реліквій Богоматері. Цю церкву, яка замі-
нила собою єрусалимську церкву над гробом Богородиці, оспівує 
церковний переказ про Успіння Богородиці: «Переказ про Успін-
ня складався впродовж кількох століть і набув остаточного вигля-
ду в часи Іоанна Дамаскіна, автора найважливішого серед Слів на 
Успіння, і  Козьми Майумського, автора другого канону Успіння 
(свято було встановлено наприкінці VII  — на початку VIII ст.). 
Згідно із цим переказом риза Богородиці, що залишалася в її гроб-
ниці після зникнення тіла й  деякий час зберігалася таємно, була 
перенесена до Влахернської церкви. Цій події було присвячено 
спеціальне свято 2 липня Положення ризи Богоматері»59. 

Єрусалимський топос був визначальним для архітектоніки 
міського простору візантійської столиці. Будівничий християн-
ського мегаполісу Костянтин Великий прагнув перевершити Рим 
величчю нової столиці. Як засвідчують матеріали спеціальних до-
сліджень, урбаністичним ідеалом для нього був Єрусалим. Отож 
кафедральний собор святої Софії відповідав Єрусалимському 
Храму, а імператорський палац — палацові Соломона; навіть іпо-
дром відповідав єрусалимському театру часів Христа60.

58  Грушевський М. Виїмки з джерел до історії України (до половини ХІ віка). 
ХІІ. С. 30. Порівн.: Mango C. The Homilies of Photius Patriarch of Constantinople. 
P. 82. 

59  Плюханова М. Б. О традициях Софийских и Успенских церквей в русских 
землях до XVI века // Лотмановский сборник. Москва, 1997. Вып. 2. С. 487.

60  Dagron Gilbert. Naissance d’un capitalre. P. 402 — 409; Paprocki Henryk. Jero
zalima w mysli teologicznej prawoslawia // Jerozalima w kulturze europejskiej. War-
szawa, 1997. S. 289; Magdalino Paul. Constantinople medievale. Etudes sur l’evolu-
tion des structures urbaines. Paris, 1996. P. 11–12. 

Христос Пантократор. 
Софійський собор 
у Константинополі. 
Середина ХІ — початок ХІІ ст. 



216	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 217

Візантійська ідеологія священної держави розкриває символ 
її столиці через аклімативну формулу богохранимого града. Кон-
стантинополь мислився як місто створене з  ініціативи самого 
Бога, який дарує йому свій вічний захист. Космогонічна інтерпре-
тація Константинополя як загороджувальної стіни проти хаосу 
й розрухи визначається його географічно-просторовою централь-
ністю. Він був пластичним центром, осереддям навколишнього іс-
торичного християнського світу. 

Можна тільки уявити, з якими почуттями ступила вперше Оль-
га до храму святої Софії поміж насичених гаряччю охри й кобальта 
монументальних колон із зеленого мармуру. Вона захоплено вдив-
лялася на усіяний барвами престол — стіл Господній, що стояв по-
серед повної повітря й простору головної нави собору. Живі вог-
ні свічок, що мерехтіли біля ікон і  дим кадила ніби поширювали 
простір храму, який наповнювався молитвами й співами. Прислу-
хаючись до хору вірних, Ольга переймалася щирим почуттям під-
несення розуму й серця до Бога. Її емоційні переживання, гадаю, 
були суголосні враженням послів князя Володимира, яких він від-
правив дізнатися про те, як моляться люди Богу в різних країнах. 

Коли вони прийшли до Константинополя, візантійський імпе-
ратор, за свідченням Повісті временних літ, не тільки «честь вели-
ку склав їм», але й послав до патріарха, кажучи: «Прийшли руси 
іспитувати віру нашу. Тож приготуй церкву і клір і  сам облачись 
у святительські ризи. Хай бачать вони славу Бога нашого». У хра-
мі святої Софії поставили їх у такому місці, звідки було добре ви-
дно всю красу церковну і чути співи, і службу архірейську. Звісно 
ті руси були здивововані й  зачудовані. Повернувшись до Києва, 
вони зізнавалися: 

Ведоша ны идеже слушать Богу своему . и не свѣмы на небѣ ли 
есмы были . ли на земли . нѣсть бо на земли такаго вида . ли красо-
ты такоя . и не думѣемъ бо сказати токмо то вѣмы . яко онъдѣ Богъ 
с чловеки пребываеть . и есть служба их паче всѣхъ странъ . мы цбо 
не можемъ забыти красоты тоя61.

За теологічною інтерпретацією церква є місцем злітання у небо. 
Подібні переживання викликає піднесена атмосфера Святої Лі-
тургії, що супроводжувалась читаним і співаним Словом Божим. 

61  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 108.

...Тим часои гаряче царгородське літо вже котилося до схилу. 
Побоючись осінніх, холодних у морі штормів, Ольга звеліла лад-
нати лодії у  зворотну путь. Вона вже було втратила надію на зу-
стріч з імператором, коли несподівано прийшла звістка про те, що 
прийом руського посольства в імператорському палаці відбудеть-
ся 9 вересня.

Імператорський палац містився в  південно-західній частині 
міста  — між Босфорським мисом та іподромом. Розпочате Кос-
тянтином Великим будівництво палацу продовжували мало не всі 
його спадкоємці на імператорському престолі. У  результаті чого 
склався величезний комплекс палацових споруд, розміри й оздоб
лення яких вражали сучасників через що, збереглися їх описи 
в  стародавніх хроніках. Увесь комплекс споруд Великого імпера-
торського палацу й прилеглі до нього палати Магнавра й примор-
ські будівлі Вуколеону займали, за обчисленням дослідників, со-
рокагектарну територію. У  Великому палаці містилася особиста 
резиденція імператора з  приміщеннями, де постійно проживали 
члени імператорської родини. Тут же розквартировувався військо-
вий гарнізон палацу й імператорська гвардія. За свідченням сучас-
ників, Великий палац купався у буйній зелені й різнотрав’ї садів 
і парків. 

Прийом княгині Ольги відбувся 9 вересня 957 року в  розкіш-
ному тронному залі палацу Магнаври. Вміщений у згадуваній вже 
книзі Костянтина VІІ Багрянородного Про церемонії візантійсько-
го двору, а також у звітах іноземних послів його опис дозволяє де-
тально відтворити цю процедуру.

Одягнений у пурпурну одіж імператор велично сидів на троні, 
що його називали троном Соломона. Імператорське вбрання, його 
форма, матеріал і колір мали сакральне значення. Його підданим 
було суворо заборонено використовувати для виготовлення одягу 
пурпурові паволоки. Відрізи цієї тканини, як і вироби з неї, заборо-
нялося продавати іноземцям. Посланий германським імператором 
Оттоном І з дипломатичною місією до Константинополя в 968 році 
єпископ Кремонський після свого повернення здійняв нечуваний 
галас в  європейських столицях, обурюючись тим, що на митниці 
в  нього відібрали п’ять пурпурових плащів. У  русько-візантій-
ській угоді 944 року, укладеній князем Ігорем з візантійськими ім-
ператорами Романом і Костянтином чітко зазначалося, що руські 



218	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 219

купці не  можуть купувати 
на ринках Царгороду найдо-
рожчі паволоки: «входяще же 
Русь в  градъ  . да не  творять 
пакости и  не  имеютъ влас-
ти купити паволокъ лише 
по 50 золотникъ и  от тѣхъ 
паволокъ аще кто купить . да 
показываетъ цареву мужю  . 
и  то е запечетаеть и  дасть 
имъ»62. Найдорожчі пурпуро-
ві паволоки, якими пишалася 
Візантія, як уже зазначалося, 
було заборонено легально ви-
возити із країни. 

Виготовлений із щирого 
золота, оздоблений коштов-
ними каміннями й  слоновою 
кісткою, імператорський трон 
стояв на підвищенні із зеле-
ного мармуру. З  обох його 
боків були майстерно вирізь-

блені фігури різних тварин, серед яких гордо й величаво вирізня-
лись леви. Позаду імператорського престолу стояло дивовижне 
дерево, зроблене з позолоченої бронзи. На його гілках, немов живі, 
сиділи птахи й  подавали різні голоси, кожен відповідно до своєї 	
породи.

Коли за помахом золотого жезла церемонімейстера відхилила-
ся золототканна завіса головного входу, до тронної зали ступила 
архонтиса русів. Таке звернення до київської княгині, шо не  раз 
лунало у візантійській столиці, вдекументовано підписом до мініа
тюри Хроніки Іоанна Скилиці, на якій зображено прийняття Кос-
тянтином VII княгині Ольги. Форми звернень, які імператор ви-
користовував у спілкуванні з іноземними правителями, цитуються 
у книзі «церемоній візантійського двору» Костянтина VII і дають 
уявлення про складність візантійської системи ієрархії держав: 

62  Лаврентьвская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 49.

деякі з  їхніх володарів удостоювалися почесніших титулів, ніж 
інші, до деяких застосовувалися більш пишні звернення, а до де-
яких простіші; деякі отримували один епітет до імені, деякі — два 
або навіть три, деякі — зовсім жодного. Крім того, деякі правителі 
називалися «друзями» імператора, що, на думку Г.  О.  Острогор-
ського, є посиланням на звання «amici principis». Під час правлін-
ня Костянтина VII правителі Єгипту й Індії мали цей титул. Ще 
більшою відзнакою для іноземного правителя було звання «духо-
вного родича» імператора. Наприклад, правителі Болгарії, Великої 
Вірменії та Аланії називалися «синами» імператора. Нарешті, на 
вищому рівні стояли німецькі й французькі королі, які мали ім’я 
«братів» імператора63. Пожаданою для київської княгині честю 
було очікуване від візантійського імператорського дому визнання 
її «дочкою».

Далі до зали сторожко ступили в  порядку, одна за одною сви-
та жінок, руські посли й купці. Під звуки органу київська княгиня 

63  Острогорский Г. А. Византийский император и иерархическое мироустрой-
ство // Русско-Византийский вестник : науч. журн. Санкт-Петербург, 2018, № 1. 
С. 23.

Костянтин Багрянородний. 
Фрагмент композиції, вирізьбленої  
по слоновій кістці. Середина Х століття

Княгиня Ольга розмовляє з імператором Костянтином Багрянородним. 
Мініатюра Хроніки Іоанна Скилиці XII–XIII ст.  

(Національна бібліотека у Мадриді). На підписі: «Архонтиса русів,  
жона Ельга, яка прийшла до царя Костянтина і була охрещена»



220	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 221

попростувала до трону. Після того як завершився обмін взаєм-
ними вітаннями, враз заграла музика, золоті птахи, які сиділи на 
дереві, заспівали й  залилися райськими голосами; звірі, які ото-
чували трон, устали й  піднялися на задні лапи; а леви розкрили 
пащеки й  озвалися гучним риком. У  цей час до зали вносилися 
подарунки, якими обмінювалися княгиня Ольга й  візантійський 
імператор.

Після того Ольга була покликана на святкову учту за імпера-
торським столом. При тому обіді були співці з церкви святих Апос-
толів і святої Софії. Лунали співи на імператорську честь, гралися 
також усякі театральні забави. В  іншій залі був другий парадний 
обід, де «їли всі посли князів руських, люди й свояки княгині». Усі 
вони одержали подарунки: племінник княгині — 30 міліарісій, ві-
сім близьких людей її — по 20, двадцять послів — по 12, сорок два 
агенти — по 12, священник Григорій — 8, два товмачі — по 12, люди 

Святослава — по 5, шість людей послівських — по 3, товмач княги-
ні — 15. За десертом у снідальній залі було подано княгині Ользі 
на емалевій тарілі 500 міліарісій, а шести близьким жінкам її — по 
20 і вісімнадцятьом служницям — по 18 міліарісій64. 

Наявні джерела, на жаль, замовчують найголовніше  — зміст 
проведених переговорів, які точилися за причиненими дверима. 
Очевидно, Ольга найперше обговорювала з візантійським імпера-
тором питання свого особистого хрещення у візантійській столиці, 
що було особливо пристижно для володарки «варварської» краї-
ни й улаштування в ній церковної ієрархії. У пізньому Літописці 
Переяславля Суздальського міститься детальніший, ніж в  інших 
літописних творах, діалог імператора з Ольгою, починаючи з того 
місця, де вона нарікає на своє язичницьке минуле:

…како то слово исполнится, царю, понеже аз погана есмь, да аще 
въменить мя Бог с  крещеными, то и  се получиши. Царь же без-
мерно рад бысть, и рече ей: Патриарху възвещю ли слово се? Она 
же рече: Готов ли еси поручитися по мне Богу и патриарху? Он же 
рад и  поручюся рече. Она же рече: То уже время прииде, крести 
мя сам65.

Очевидно, під час цих претрактацій таки була досягнута до-
мовленість про хрещення київської княгині. Її хрещеною матір’ю 
погодилася стати дружина Костянтина VІІ — сорокасемирічна ім-
ператриця Олена. З  нею і  обідала княгиня Ольга на другому ім-
ператорському прийомі, що був влаштований 18 жовтня в пента-
кувуклії святого Павла66. Такої честі руську архонтису удостоєно 
разом з дарованим їй титулом «зости патрикії»67. Цим, вищим для 
жінок, титулом було визначено місце київської княгині в  імпера-
торській «християнській сім’ї». 

64  Грушевський М. Виїмки з джерел до історії України (до половини ХІ віка). 
ХІХ. С. 77–78. За підрахунками Г. Г. Літавріна грошову винагороду отримали 
112 руських учасників цього обіду. Див.: Литаврин Г. Г. Состав посольства Ольги 
в Константинополе и «дары» императора. С. 74.

65  Летописец Переяславля Суздальского. С. 13.
66  Грушевський М. Виїмки з джерел до історії України (до половини ХІ віка). 

ХІХ. С. 78.
67  Poppe A. Once Again Concerning the Baptism of Olga // Dumbarton Oaks Pa-

pers. Washington, 1992. 46. P. 271–277.

Княгиня Ольга на імператорському прийнятті  
Костянтина Багрянородного. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



222	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 223

За столом, на якому були виставлені свіжі овочі, салат з м’ясом 
свинини, салат-латук, капуста, боби, пюре із квасолі, чечевиця, 
спаржа, гриби й інша пожива, Ольга поводилася невимушено. По-
думки відзначивши її вміння їсти золотою виделкою, імператриця 
заохочувала київську княгиню поласувати динею і  покуштувати 
інжиру із сіллю. За неквапливими розмовами настав час для де-
серту, прикрасою якого був виноград, мигдаль, фісташки, запечені 
яблука, узвар з айви, гранати й фініки.

Успішний дипломатичний хід київської княгині (або наперед 
розрахований далекоглядним імператором гамбіт) додав їй смі-
ливості. Ймовірно, Ольга поволі завела мову про створення ма-
тримоніального союзу між київською правлячою династією та 
імператорським домом через шлюб Святослава з котроюсь із «на-
роджених в пурпурі» представницею імператорської динасції. Та-
кий шлюб — на думку Жан-П’єра Аріньйона — міг би бути з боку 
Константинополя справді визнанням суверенних прав київської 
династії68. Однак, Костянтин VІІ, як і його попередники на імпера-
торському престолі, послідовно й неухильно дотримувалися прак-
тики не укладати династичних шлюбів з іноземними володарями. 
У згадуваному вже творі Про управління імперією він засуджував 
Романа І Лакапіна за те, що той віддав свою, хай і  позашлюбну 
онуку, за болгарського царя-християнина Петра: «той, хто осмі-
лився вчинити подібне повинен розглядатися як порушник бать-
ківських завітів і царського повеління, як чужий сонму християн-
ському — і піддається анафемі»69. Вірний завітам батька, його син 
Роман ІІ, щойно ставши візантійським імператором після смерті 
Костянтина Багрянородного 9 листопада 959 року, постриг своїх 
сестер (усіх чотирьох!) у монастирські черниці. Не дісталася ніко-
му ані Зоя, ані Феодора, ані Агафія, ані Феофано, ані Анна.

Роздратування й  невдоволення імператора матримоніальними 
пропозиціями княгині Ольги Г. Г. Літаврін убачає у  підкреслено 
різкому зменшенні символічних знаків уваги й гостинності до сто-
совно до Ольги та до її небожа  — другої особи в  складі руського 

68  Аріньйон Ж.-П. Дипломатичні зв’язки між Візантією та Руссю з 860 по 
1043 р. // Хроніка — 2000: Український культурологічний альманах. Київ, 1995. 
Вип. 2–3. С. 32.

69  Константин Багрянородный. Об управлении империей. С. 60–61.

посольства, ймовірного очільника воєнного екскорту під час по-
дорожі княгині. Звична сума срібних монет, якими обдаровував 
імператор своїх гостей наприкінці бенкету, була на другому прий
нятті скорочена для Ольги в 2,5 раза ( порівняно з першим прийо-
мом), а для племінника — на третину70.

Тим часом, прощаючись з київською княгинею, Костянтин VІІ, 
як і належить володареві могутньої Ромейської імперії, зовні був 
стриманий і  нічим не  виказав свого невдоволення. Він навіть за-
просив Ольгу і  найбільш наближених до неї руських дипломатів 
найближчими днями відвідати дивовижне, для іноземних гостей, 
видовище — перегони колісниць.

Знаменитий константинопольський іподром розміщувався не-
подалік від імператорського палацу й з’єднувався з ним критими 

70  Литаврин Г. Г. Русско-византийские связи середины Х века. С. 51. Княгині 
було дано 200 міліарісій, а її племінникові — 20.

Скульптурна композиція Ліссіпа: квадрига, що прикрашала 
константинопольський іподром. 

Венеція. Собор святого Марка



224	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 225

галереями. То була велика, 370 метрів завдовжки й 180 метрів за-
вширшки, споруда. Трибуни іподрому вміщували 40 тисяч гляда-
чів. За дерев’яними рядами трибун, на узвишші амфітеатру, на се-
редині шляху по біговій доріжці, знаходилася крита від пекучого 
сонця, прикрашена квітами й  чудовими мистецькими виробами, 
невелика галерея з  ложею для імператорської сім’ї та почесних 
гостей. Іподром був не  тільки і  не стільки місцем для видовищ, 
а  ще й  призначений для зустрічі бога-імператора з  народом. Ім-
ператор ніколи не стоїть, — зауважила про себе Ольга, — а займає 
спеціальне сидіння на піднесенні, оббите пурпуровою матерією. 
Руки імператора можуть торкатися лише цієї пурпурової матерії 
чи мантії.

Запрошуючи сюди київську княгиню, імператор хотів проде-
монструвати їй божественну велич своєї влади й  своєї держави. 
Коли  ж нарешті вщух шквал, призначених імператорові, овацій 
і  славослів’я його підданих, на арені з’явилися колісниці. Погли-
нута своїми думками, Ольга не виявляла зацікавленості до улюб
леного ромеями видовища, а замислено споглядала панораму та-
нучого в присмерковому сонячному сяйві міста. Такою її увічнили 
невідомі майстри на фресковому зображенні в  північно-західній 
вежі Софійського собору в Києві71.

Після закінчення необхідних приготувань, коли настав час, 
Ольга на запрошення константинопольського патріарха прибула 
до його резиденції, яка містилася на майдані Августейон. Звідти, 

71  Высоцкий С. А. Светские фрески Софийского собора в Киеве. Київ, 1989. 
С. 179–182. Спробу іншої інтерпретації цієї фрескової композиції запропонувала 
Н. Н. Нікітенко. Вона атрибутувала її, здається, без належних на те підстав, як 
«Посли Володимира Святославича та імператор Василій на константинополь-
ському іподромі». (Див.: Никитенко Н. Н. Русь и Византия в монументальном 
комплексе Софии Киевской . Київ, 1999. С. 85–89.).

в  супроводі священнослужи-
телів та імператриці Олени, 
через внутрішні переходи 
й  криті галареї процесія ру-
шила до храму святої Софії. 
Саме тут творилося таїнство 
святого хрещення київської 
княгині.

Воно припало, слід гадати, 
на Святу П’ятницю. Зазви-
чай, у  цей день між обідньою 
і  навечір’ям патріарх правив 
особливу службу  — так зва-
ний Катехізис. До участі в ній 
запрошували оглашенних, які 
мали хреститися наступного 
дня. Патріарх, піднявшись на 
амвон, що знаходився в  цен-
трі храму святої Софії, звер-
тався до оглашенних з  уро-
чистою промовою, в  якій 
оголошував: «це є  закінчення 
вашого оглашення: настав 
час вашого врятування. Сьо-
годні ви поєднуєте підписа-
ми з  Христом документ вашої віри»72. У  середині цієї проповіді 
оглашенні, повернувшись обличчями на захід з  піднятими вгору 

72  Arranz M. Les Sacrements de l’ancien Euchologe Constantinopolitan. Chapi-
tre 2: Renonciation a Satan et adheston au Christ // Orientalia Christiana Periodica, 
1984. T. 50. P. 381.

Поєдинок на іподромі. 
Мініатюра Хроніки  
Іоанна Скиліци. 
Візантія, друга половина  
ХIII ст. (Мадрід, Ескоріал)

Поєдинок на іподромі  
перед імператором 
Никифором Фокою. 

Мініатюра Хроніки Іоанна 
Скиліци (прорисовка). Візантія, 

друга половина ХIII ст.  
(Мадрід, Ескоріал)

Софійський собор у Києві. 
Костянтин Багрянородний та 
княгиня Ольга в ложі іподрому. 

Фрагмент фрески ХІ ст.



226	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 227

руками відповідали на питання патріарха й  у  такий спосіб відрі-
калися від сатани. По тому, повернувшись на схід, опускали руки 
долу і сполучалися з Хрестом, промовляючи Символ віри: «вірую, 
Господи, і визнаю, що Ти єси воістину Христос, Син Бога живого, 
що прийшов на світ грішників спасти, що між ними я перша. Ще 
вірую, що саме це єсть Пречистеє тіло Твоє, і саме це єсть Дорого-
цінна Кров Твоя...».

Після проповіді оглашенні здіймали руки і вперше безпосеред-
ньо брали участь в офіційній ектенії, промовляючи Господи поми-
луй! Служба закінчувалася двома молитвами архієрея. Остаточне 
висвячення відбувалося надвечір у Святу Суботу. Воно передбача-
ло власне обряд хрещення й миропомазання оглашенних. Під час 
літургії вони здійснювали і своє перше причастя. 

Упродовж усього наступного тижня новонавернута княгиня 
Ольга ревно відвідувала церкву із свічками, які вона отримала під 
час хрещального обряду. Дотримуючись відповідних канонів, вона 
не споживала м’яса й не вмивалася, щоб не змити миро. І  тільки 
через вісім днів патріарх власноруч скинув з  Ольги білу туніку 
і, сотворивши молитву, омив її. Після завершення усіх цих проце-
дур патріарх привітав княгиню словами подібними до тих, якими 
у Святому Письмі сказано про Благовіщення Марії:

…просвѣщена же бывши  . радовашеся душею и  тѣломъ  . и  по
учи ю патреархъ о вѣрѣ . и рече еи лагословена ты в женах Руских 

(Лк.  1, 28; 42) яко возлюби 
свѣтъ  . а тьму остави  . благо-
словити тя хотять сынове 
рустии  . и  в  послѣднии родъ 
внукъ твоїх73.

Це пророцтво патріарха є, 
безперечно, пізнішою встав-
кою. Воно міститься в  ба-
гатьох літописних списках. 
Поширену  ж редакцію цього 
сюжету подає лише Степен-
на книга:

Патриархъ же благосло-	
вию и  пророческии глаго-
лаша: Благословенъ Хри-
стосъ Богъ нашь просвѣщая 
и  освѣщая всякого человѣка 
грядущаго въ миръ, иже тебѣ избравый отъ Рускаго рода невѣрныхъ 
людий. Благословена ты въ женахъ Рускихъ, понеже тьму прелести 
временнаго свѣта сего остави, а свѣт живота вѣчного возлюби. Бла-
гословити тя имутъ сынове Рустии въ послѣдняя дни родовъ внукъ 
твоихъ74.

Вочевидь, Ольга мала тривалу бесіду з патріархом під час якої 
неодмінно мали б обговорюватися і питання, пов’язані з улашту-
ванням церковної ієрархії на Русі та її статусом. Одначе, судячи 
з усього, вони так і не були остаточно вирішені. Як сповіщають лі-
тописні джерела, патріарх обмежився лише благословінням75 київ-
ської княгині й канонічним напученням:

…и заповѣда еи о церковномь уставѣ  . о молитвѣ и о постѣ  . о ми-
лостыни и  о  въздержаньи тѣла чиста  . она же, поклонивши главу 
стояше, аки губа напаяема  . внимающи ученья  . и  поклонившися 

73  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 61.
74  Книга Степенная Царского родословия // ПСРЛ. Т. ХХІ. Ч. 1. С. 14.
75  Припущення церковних істориків про те, що Ольга отримала благословен-

ня на апостольську місію у  своїй землі, уявляється мені перебільшенням. Див.: 
Протоиерей Лебедев Лев. Крещение Руси. Москва, 1987. С. 83.

Софійський собор у Києві. Фреска «Іподром», стама (старт). 
Реконструкція фрески С. О. Висоцького й художника-реставратора  
Ю. А. Коренюка

Хрещення княгині Ольги. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису 



228	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 229

патреарху глаголющи . мо-
литвами твоими, владыко  . да 
схранена буду от сѣти непри
язньны76.

За урочистою трапезою 
в  патріаршій резиденції Оль-
га щедро обдарувала владику, 
не  забувши водночас, звичай-
но, і свою хрещену матір — ім-
ператрицю Олену. Київська 
княгиня привезла з Києва в да-
рунок патріархові виготовлену 
із золота й  прикрашену доро-
гоцінним камінням таріль: 

И тогда блаженная Ольга 
вдаде патриарху блюдо зла-
томъ устроено зъ драгимъ 
камениемъ и  бисеромъ на по-
требу святому олтарю преиме-
нитаго храма соборныя церкви 
Премудрости Божия Слова77.

Оцю таріль сподобився ба-
чити на самому схилку ХІІ сто-
ліття руський прочанин Добри-
ня Ядрейкович, який згодом 
став архієпископом Новгорода 
Великого під іменем Антоній. 
У  складеному ним описі свя-
тинь Царгорода він серед іншо-
го згадує і  про свої відвідини 
храму святої Софії. Тут, серед 

інших дорогоцінних реліквій, виставлених у  так званому малому 
вівтарі, його допитливим очам і постало, «блюдо велико злато слу-
жебное Олгы Руской, когда взяла дань, ходивши ко Царюграду… 

76  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 61.
77  Книга Степенная Царского родословия // ПСРЛ. Т. ХХІ. Ч. 1. С. 14.

Во  блюде же Ольжине камень драгий, на том же камени напи-
сан Христос, и от того Христа емлють печати людие на все добро; 
у того же блюда все по верхови жемчюгом учинено78. Серед іншого, 
оці слова майбутнього архієпископа, людини, безперечно вченої, 
засвідчують глибоку закоріненість серед давньоруських спільнот 
уявлень про Ольжин тріумф у Царгороді — тут вона «дань взяла», 
наголошує Антоній. Його знання, ймовірно, живилися популярни-
ми на Русі легендарними, забарвленими неймовірними казковими 
подробицями, переказами про хрещення княгині Ольги в Констан-
тинополі.

Подібні сюжети про обкладення Ольгою даниною Царгоро-
да відомі в літописанні ХVІ–ХVІІ ст. Наприклад, у Сказанні про 
княгиню Ольгу, відомого за рукописами ХVІІ століття, йдеться про 
те, як сім років тримала вона Царгород в облозі, а тоді наклала на 
Греків данину — по птаху, звісно, з кожного двору. Київська княги-
ня підпалила місто, а тоді, зглянулася над греками-християнами, 
звеліла погасити вогонь у  Константинополі. Вражена від почутої 
літургії, справленої на її честь, Ольга приймає рішення прийняти 
християнство, відмовляючи водночас візантійському імператорові 
в його домаганнях одружитися з київською воїтельницею79. Ця ле-
генда засвідчує немеркнучий у віках інтерес православних слов’ян 
до джерел християнської віри та її першопровісниці  — київської 
княгині Ольги. 

ПІД ОМОРФОРОМ ЗНАМЕННЯ ЧЕСНОГО ХРЕСТА 
Осінні, наповнені оманливими літніми пахощами, тумани, які 

вже почали клубочитися по вибалках і  долинах Золотого Рогу, 
нагадували про необхідність рушати у  зворотний путь. Та Ольга 

78  Путешествие Новгородского архиепископа Антония в  Царьград в  кон-
це 12-го столетия с  предисловием и  примечаниями Павла Савваитова. Санкт-
Петербург, 1872. С. 68–69. Порівн.: Срезневский И. И. Св. София Царьградская 
по описанию русского паломника конца ХІІ века // Труды Третьего Археологи-
ческого съезда в России. Киев, 1878. Т. 1. С. 95–109.

79  Халанский М. Заметки по истории древнерусского героического эпоса // 
Известия императорской Академии наук, 1903. Т. VІІІ. Кн. 2; Гиляров Ф. А. Пре-
дания русской первоначальной летописи (по 969 год). Москва, 1878. С. 252–254.

Княгиня Ольга. 
Реконструкція фрагменту фрески 
ктиторської композиції  
Софійського собору в Києві



230	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 231

все  ж не  втрачала надію досягти домовленості стосовно влашту-
вання церковної ієрархії на Русі. Перед тим як повертатися до 
Києва вона, за свідченням Повісті временних літ, домоглася по-
вторного прийому в патріарха: «она же хотящи домови . приде къ 
патреарху благословенья просящи на дом  . и рече ему людье мои 
пагани и сынъ мои  . дабы мя Богъ съблюлъ от всякого зла»80. Це 
повідомлення, що має характер пізнішого агіографічного редак-
ційного втручання, розвинуто вставками в Степенній книзі:

…cе нынѣ, великий патриарше, разлучаюся твоего любочаиния 
и  доброучительства; ты же даруй ми въ себе мѣсто единого отъ 
прозвитеръ твоихъ, могущаго ми исполнити твой чинъ; и  той да 
будетъ ми пастырь и  наставникъ; и  спутника блага даруй ми мо-
литву твою и совершенное благословеніе и незабвенну мя сотвори, 
яко да и домъ мой сподобится получити Божия благодати и твоея 
молитвы и вѣчнаго благословения въ род и родъ и во вѣки81.

Однак, Ольга змушена була задовольнитися тільки патріар-
шим благословінням. Утім, не виключено, що патріарх проголосив 
її почесною дияконихою новонародженої громади віруючих Русі. 
Але, в  будь якому разі, Константинополь не  поспішав приймати 
рішення про відкриття в Києві митрополичої кафедри або хоча б 
архиєпископства. 

Прохолодним був, як уже зазначалося, і повторний прийом ки-
ївської княгині візантійським імператором. То був великий мастак 
до світських розмов, у словесній полові яких потопали його істин-
ні наміри й думки. Здебільшого Костянтин VІІ розпитував Ольгу 
про її враження від Царгорода та його святинь. 

«Воістину сей град више слова і разума єсть», — могла б відпо-
вісти йому з гідністю Ольга словами грецького ж богослова й мис-
лителя Андрія Крітського. А потім, помовчавши, додати: «Засіяє 
благодать Божа і на кручах Дніпрових, і постане тут, недовго того 
очікувати, Місто Премудрості Божої».  — З  тим і  рушила вона 
з Богом у зворотну дорогу додому.

Осяяна благодаттю віри Христової і  царственним світлом 
Божественного Града повернулася Ольга до Києва. Літописні 

80  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 61.
81  Степенная Книга Царского родословия. // ПСРЛ. Т. ХХІ. Ч. 1. С. 16–17.

джерела подають стриману оцінку результатам Ольжиних відвід-
ин Царгорода. Однак їхні укладачі й пізніші редактори-агіографи 
були свідомі того, що ця подія, хай би як там не було, мала визна-
чальне значення для легітимації Київської держави в тогочасному 
християнському світі. Вже сама по собі, ця подорож була знако-
вою. Адже в міфопоетичній і релігійній моделях світу, «досягнен-
ня мети суб’єктом шляху завжди має своїм наслідком підвищення 
рангу в  соціально-міфологічному чи сакральному статусі... Руха-
тися шляхом, долати його вже є подвигом, подвижництвом з боку 
мандрівного подвижника, подорожанина»82.

Ставши хрещеницею імператриці Олени, київська княгиня 
продемонструвала тим самим свою духовну спорідненість з візан-
тійським імператорським домом83. Відповідно до тогочасних уяв-
лень східних і південних слов’ян їхня державність ніби походила 
від Візантії разом з переміщенням звідтіль християнських святинь 
та інших матеріальних цінностей.

У візії старокиївських книжників подорож княгині Ольги до 
Константинополя мала наслідком віднайдення і принесення нею на 
береги Дніпра Чесного Живодайного Хреста. Митрополит Іларіон, 
порівнюючи в  своєму славнозвісному Слові про закон і  благодать 
князя Володимира з Костянтином Великим, підкреслював цю по-
добизну тим, що той «с материю своею Еленою крестъ от Иеруса-
лима принесъша по всему миру своему раславьша, расълавша, вѣру 
оутвердиста, ты же (Володимире.  — В. Р.) с  бабою твоею Ольгою 
принесъша крестъ от Новаого Иерусалима Константина града»84.

Цією  ж метафорою скористався й  Яків Мніх у  своїй Похва-
лі княгині Ольги. Прийнявши святе хрещення в Царгороді, вона, 
йдеться у  цьому творі, «възвратися в  землю Рускую, в  домъ 
свои къ людемъ своимъ съ радостию великою, освѣщена духомъ 
и  тѣлом, несущи знамение (виділено мною.  — В. Р.) Честнаго 
Креста»85. Натомість у Степенній книзі мотив принесення Ольгою 
Хреста до Києва вже набуває цілком реалістичного забарвлення:

82  Топоров В. Н. Пространство и текст. С. 258–259.
83  Подскальски Г. Христианство и богословская литература в Киевской Руси 

(988–1237 гг.). С. 344.
84  Слово о законе и благодати Илариона. Київ, 1984. С. 97.
85  Зимин А. А. Память и похвала Иакова Мниха и Житие князя Владимира 

по древнейшему списку. С. 69.



232	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 233

Честный и  животворящий 
крестъ Христовъ, его же святая 
Ольга принесе изъ Царягоада 
в  Киевъ, последи ее посьтав-
ленъ бысть во святей Софѣи 
во олтари на десной странѣ, 
имѣя писмена сице: обнови-
ся Руская земля къ Богу свя-
тымъ крещениемъ, его же прия 
благовѣрная великая княгиня 
Ольга86. 

Церковна традиція ствер-
джує, що ця святиня тривалий 
час зберігалася в  ризниці Со-
фійського соборі в  Києві87. На 
початку ХVІІ століття, за пе-
реказами, вона була вивезена 
київським католицьким єпис-
копом, домініканцем Андрієм 
до Польщі. Прямуючи до Кра-
кова, він зробив короткочасну 
зупинку в  Любліні, щоб відві-

дати тамтешній домініканський монастир. Коли ж святитель хотів 
вирушити в  подальшу дорогу, його карета, запряжена добірними 
кіньми, не  могла зрушити з  місця. «Чудо» переконало єпископа 
в тому, що київський хрест, вирізаний з цільного шматка дерева, на 
якому був розіп’ятий Спаситель, волею Божою повинен залиши-
тися в Любліні. Що й було виконано88. Публікуючи це повідомлен-
ня, князь М. Оболенський покликався на доступний йому латин-

86  Книга степенная Царского родословия // ПСРЛ. Т. ХХІ. Ч. 1. С. 18. По-
рівн. опубліковану пізніше проложну версію агіобіографії княгині Ольги ру-
кописного Сінайського збірника ХІІІ ст. (Див.: Пичхадзе А. А., Ромоданов-
ская  В.  А., Ромодановская Е. К. Жития княгини Ольги, варяжских мучеников 
и  князя Владимира в составе Синайского палимпсеста (РНБ, Q.п.I.63) // Рус-
ская агиография: Исследования. Публикации. Полемика. Санкт-Петербург, 2005. 
С. 300–301.

87  Див.: Протоиерей Лебедев Лев. Крещение Руси. Москва, 1987. С. 84.
88  Оболенский М. О двух древнейших святынях Киева: мощах св. Климента 

и кресте великой княгини Ольги // Киевлянин, 1850. Кн. 3. С. 147–149.

ський рукопис середини ХVІІ 
століття Deliciae Lublineuses і кни-
гу люблінського друку 1655  року 
Skarb nigdy nieprzebrany Kosciola 
swietego Katholickiego, де, за його 
даними, міститься вказівка на чу-
деса, пов’язані із цим хрестом.

Після мусульманських завою-
вань і  падіння Константинополя 
на католицькому Заході стрімко 
поширилася мода на візантійські 
старожитності. З-поміж бага-
тьох християнських реліквій там 
опинився і  хрест візантійських 
імператорів Костянтина VІІ і Ро-
мана  ІІ, виготовлений з  дерева 
святого Живодайного Хреста89. 
Отож цілком імовірно, що поді-
бна участь наспостигла й  київ-
ську святиню. 

Повернення княгині Ольги до 
Києва супроводжувалося, очевид-
но, її рішучими діями, спрямованими на матеріалізацію й  пропа-
ганду нових духовних символів, що виялялося, здогідно, в будів-
ництві церковних споруд. Яков Мніх у своїй Похвалі стверджує, що 
відразу ж після свого повернення в землю Руську Ольга, «требища 
бѣсовьская съкруши и  нача жити о  Христѣ Исусѣ, възлюбивъши 
Бога, всимъ сердцемъ и  всею душею, и  поиде въслѣдъ Господа 
Бога, всими добрыми дѣлы освѣтившися и  милостынею украшь-
шися, нагыя одѣвающи, жадныя напаяющи, и  страньныя покои-
вающи, и нищия и вдовица и сироты и вся милующии, и потребу 
дающи всяку съ тихостью и любовью сердца, и молящи Бога день 
и нощь о спасеньи своемъ»90.

89  Das Siegeskreuz der byzantinischen Kaiser Constantinus VII Porphyrogenitus 
und Romanus II der Hirtenstad des Apostels Petrus. Bonn, 1866.

90  Зимин А. А. Память и похвала Иакова Мниха и житие князя Владимира по 
древнейшему списку. С. 69.

«Хрест княгині Ольги». 
Псков. Троїцький собор

«Царгородські дарунки»  
княгині Ольги. 

Літографія ХІХ ст.



234	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 235

У пізньому Типографському 
літописі сповіщається про зве-
дення Ольгою церкви на могилі 
гаданого християнина Аскольда: 
«На той могилѣ постави Олга цер-
ковь святого Николоу»91. Проте 
в  найдавніших версіях наявних 
літописних списків ім’я того, хто 
спорудив на Угорському церкву 
святого Миколая, пропущено. За 
спостереженнями О. П. Толочка, 
в пізніших літописах заслуга побу-
дови згадуваної церкви належить 
якомусь Ольмі. Зміна імені Ольми 
на співзвучне Ольга дослідни-
ком простежується у  так званому 
Тверському збірнику, вельми попу-
лярному в  Києві в  ХVІІ  столітті. 
Звідси воно потрапило й до знаме-

91  Типографская летопись // ПСРЛ. Т. ХХІV. Москва, 2000. С. 7.

нитого Синопсису Інокентія Гізеля, якому належить пріоритет 
у  запровадженні до наукового обігу самого поняття Аскольдова 
могила92. 

Проте, не  позбавленим резону, як уявляється, є  висловлюване 
вже в науковій літературі припущення про те, що в другій половині 
50-х років Х століття Ольга розгорнула в Києві будівництво храму 
святої Софії, що локалізується дослідниками неподалік міських 
воріт, приблизно на тому місці, де стоїть тепер, збудований Яросла-
вом Мудрим Софійський собор93. Споруджений Ольгою київський 
першохрам був, очевидно, дерев’яний, через що й  згорів під час 
усобиць синів Володимира Святославича в 1017 році. Про це спо-
віщає німецький хроніст Тітмар Мерзебурзький. Описуючи уро-
чисту зустріч киян союзного Святополкові іноземного легіону під 
командування польського короля Болеслава Хороброго він, зокре-

92  Толочко О. Замітки з історичної топографії домонгольського Києва. ІІІ. 
Чи знаємо ми, де знаходилася Аскольдова могила? // Київська старовина, 2000. 
№ 5. С.153–154.

93  Лебединцев П. Г. О св. Софии Киевской // Труды Третьего Археологиче-
ского съезда в России. Киев, 1878. Т. 1. С. 53–55; Логвин Г. Н. К истории соору-
жения Софийского собора в Киеве // Памятники культуры: Новые открытия. 
Москва, 1977. С. 169–172.

Княгиня Ольга вирушає з Константинополя до Києва. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Зведення Ольгою перших 
християнських храмів у Києві. 
Мініатюра Радзивіллівського 
літопису

Аскольдова могила з церквою-ротондою. 
Архітектор А. Меленський. 1810 р.



236	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 237

ма, зауважує: «Archiepiscopus civi
tatis illius cum reliquiis honoravit 
in sancte monasterio Sofhiae, quod 
in priori anno miserabiliter casu 
accidente combustum est (Архі-
єпіскоп того міста (Києва.  — В. 
Р.) з  мощами святих та іншими 
різними святинями вшанував при-
бульців у соборі святої Софії, який 
у  минулому році, на жаль, згорів 
у  наслідок нещасного випадку)94. 
Як доводить польський істо-
рик Анджей Поппе, під словом 
monasterio тут слід розуміти ка-
федральний собор  — ці поняття 
в Х–ХІ століттях у християнсько-
му світі часто ототожнювалися95. 
Наведені дослідником аргументи 
підтверджують існування в  Києві 

до 1017 року дерев’яної соборної церкви святої Софії. Проте чітких 
матеріальних чи сказати б зримих слідів Ольжиної християнізації 
в місті досі не виявлено. 

Останнім часом у науці дебатується ймовірність використання 
в місіонерській та державній практиці княгині Ольги знаку трик-
ветра — графічного символу Святої Трійці. Знайдені чотири фраг-
менти плінф Десятинної церкви з нанесеним на них знаком трик-
ветра О. В. Комар пов’язав із похованням княгині Ольги. На його 
думку, «київські християни використовували символ трикветра як 
знак свого захисту княгинею, тоді як дружина Святослава корис-
тувалася традиційним «двозубом»96. Ця гіпотеза, як і спроби її мо-
дифікації97, лишаються ілюзорними.

94  Латиноязычные источники по истории Древней Руси. Германия (ІХ — пер-
вая половина ХІІ в.) / сост. М. Б. Свердлов. Москва ; Ленинград, 1989. С. 63, 68–69.

95  Поппе А. В. Заснувння Софії Київської // Український історичний жур-
нал, 1965. № 9. С. 97–104.

96  Комар О. Княжі знаки з Десятинної церкви. Київ, 2016. С. 39.
97  Див.: Филипчук О. Забутий святий: Князь Володимир Великий між Схо-

дом та Заходом. Київ, 2020. С. 389–391.

Здійснені Ольгою спро-
би релігійних перетворень, 
спрямовані на удержавлен-
ня християнства на Русі, на-
ражалися на глухий спротив 
Святослава та його дружин-
ного оточення. 

Ольга частенько навід-
увалась у князівські покої до 
сина, намагаючись хоч трохи 
побути з ним на одинці. У ко-
ротких паузах між військо-
вими забавами, полюванням 
і  гучними учтами, якими 
було сповнене життя молодо-
го князя, мати неодмінно заводила мову про навертання народу до 
нової віри, тоді як її син все ще залишається поганином:

…азъ, сыну мои Бога познахъ и радуюся . аще ты познаеши и радо-
ватися почнешь . онъ же не внимаше того, глаголя . како азъ хочю 
инъ законъ прияти единъ . а дружина моа сему смѣятися начнуть . 
она же нрече ему ще ты крестишися вси имуть тоже створити . он 
же не послуша матере . творяше норовы поганьския98. 

Святослав знав що казав. Йому видавалася сміхотворно мізер-
ною грошова винагорода, яку отримала його мати-християнка та її 
свита від візантійського імператора Костянтина Багрянородного 
під час свого недавнього візиту до Константинополя. За підрахун-
ками О. П. Толочка, «на першому прийомі посли і купці росів отри-
мали по 12 міліарісіїв, що дорівнювало одній номісмі (72 номісми 
складали 1 візантійський літр золота.  — Прим. О. Т.), племінник 
Ольги отримав 30 міліарісіїв (дві з половиною номісми), її родичі 
по 20 міліарісіїв (трохи більше півтори номісми); інші члени по-
сольства — набагато менше. На другому прийомі посли отримали 
по 12 міліарісіїв (по одній номісмі), а купці — удвічі менше. Ці роз-
дачі, покликані справити враження і  продемонструвати щедрість 
і велич імператора, виявляються нікчемними в порівнянні з цінами 

98  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 63.

Княгиня Ольга. 
Фреска Софійського собору в Києві

Ольжина бесіда із сином Святославом 
про віру. 

Мініатюра Радзивіллівського літопису



238	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 239

(завідомо нижчими від ринкових) на невільників русько-візантій-
ських угод: посли і купці отримали 1/10 або 1/20 вартості одного 
раба. Дар самої княгині, зрозуміло, був винятковим на загально-
му тлі: вона отримала 500 і  потім ще 200  міліарісіїв, але і  ця ще-
дрість виглядає досить скромно в порівнянні з ціною невільника — 
42 і 17 номісм, тобто ціна всього лише трьох невільників в 911 році 
або шести в  944-му. Усі  ж виплати русам за весь час посольства 
складали 2841 міліарісій, що виявилося менше ніж 237 номісм. Це 
еквівалент дюжини невільників в цінах 911-го або двох дюжин в ці-
нах 944 року. ... Ясно, що руси привозили в Константинополь зна-
чно більше рабів. Договір 944 року обмежував число руських куп-
ців, що мали право перебувати в місті, п’ятьдесятьма. Припустимо, 
що кожен з купців привозив тільки двох невільників і продавав їх 
за найнижчою ціною в 10 номісм. Загальна сума виторгу в цьому 
випадку дорівнювала б 1000 номісм (близько 4,5 кг золота), більш 
ніж в  чотири рази перевищуючи імператорські роздачі»99. Навер-
нення Русі в християнство виснажувало прибутковий для її язич-
ницької верхівки резервуар рабів, через що й  запроваджувалося 
не без вагань. «Щоб дійшло діло до навернення цілої Русі, київські 
князі, — за словами І. Шевченка, — мусили мати вже сформоване 
уявлення про руську землю як цілість. Під цим оглядом Святослав, 
син Ольги, був людиною старої дати. Його слов’янське ім’я (він був 
першим із руських князів зі слов’янським ім’ям) показувало, куди 
рухатимуться події, проте його язичницькі схильності і  варязька 
непосидючість були пережитками минулого»100.

Святослав змалечку зростав у  дружинному середовищі, пере-
ймаючи його воїнські звичаї і  потяг до здобичницьких походів. 
Тобто він знаходився в цілковитій залежності від свого найближ-
чого оточення і до кінця днів своїх змушений був рахуватися з на-
строями, що панували в  ньому. Коли княжич досяг повноліття 
й повних прав, «замість старих дорадників з часів Ігоря, прийшла 
до голосу молода дружина Святослава. І як звичайно в таких разах 
буває, політика молодого наслідника старається зразу не вступати 

99  Толочко А. Очерки начальной руси. С. 244–245.
100  Шевченко І. Хрещення Київської Русі //Шевченко Ігор. Україна між Схо-

дом і Заходом. Нариси з історії культури до початку XVIII століття /авториз. 
пер. з англ. Марії Габлевич, під ред. Андрія Ясіновського. Львів, 2001. С. 52.

у сліди попередника, тілько піднімає нові кличі, — зауважував сво-
го часу Степан Томашівський,  — а сі знайти не  було тяжко. Вже 
двадцять літ Київ не вів війни — найважнішого в тих часах і обста-
винах джерела багатіння, а навіть удержання (достоту, як пізніші 
українські козаки бунтувалися, коли їм не давано йти на море во-
ювати)... князювання молодого і буйного Святослава почалося під 
двома гаслами: честь старим богам! і іду на вас!»101. 

СЛОВО І ДІЛО СВЯТОСЛАВА 
Витворюючи образ Святослава  — невибагливого у  воєнно-по-

льовому побуті, його лицарську вдачу, літописець змальовує його 
походи як продовження справи «старих, добрих» князів Олега 
й  Ігоря збирання Руської землі. Таким є  вміщене під 964 роком 
повідомлення: 

…и иде (Святослав. — В. Р.) на Оку рѣку и на Волгу . и налѣзе Вя-
тичи . и рече Вятичемъ . кому дань даете  . они же реша Козаромъ 
по щьлягу . и от рала даемъ102. 

Було б занадто ризиковано вибудовувати за цією звісткою при-
пущення про економічний рівень тих чи інших «племен», зокрема 
в’ятичів, і вважати їх охопленими грошовим обігом, хай там навіть 
і в XI столітті. Свого часу Б. О. Романов справедливо зауважував, 
що хутро або монета «від диму» (чи як у випадку в’ятичів) вказу-
вали лише на рахунковий прийом для обчислення загальної суми 
данини, а не на дійсну наявність в кожному населеному дворі цієї 
монети або цього сорту хутра103. Навіть в епоху складання Повісті 
временних літ заселені землі в’ятичів ще остаточно не ввійшли до 
складу Київської держави. Отож, гадаю, не земля в’ятичів, а похід 
на багату Булгарію був метою Святослава. 

Камська, або Велика Булгарія була в ті часи вкрита густою сіт-
кою мурованих міст з  велелюдними базарами. Такими центрами 

101  Томашівський Ст. Вступ до історії Церкви на Україні. С. 70–71.
102  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 65.
103  Романов Б. А. Деньги и денежное обращение // История культуры Древ-

ней Руси. Т. 1. Москва ; Ленинград, 1948. С. 376–377.



240	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 241

були Булгар (Великий город), Сувар, Кашан на правому бере-
зі Ками (Чорної Ітілі), Ошель на правому березі Волги, Какреш 
та ін. У 921–922 роках для будівництва столиці Булгарії прибуло 
близько п’яти тисяч будівельників із Хорезма. Їхніми вмілими ру-
ками було зведено чимало будівель, дві мечеті. Жваві торговель-
ні зв’язки забезпечували приплив у країну різноманітних товарів. 
Із Хорасана надходили шовкові й  бавовняні тканини, папір для 
письма, кам’яний посуд з тальку, різні прянощі й фруктове сушін-
ня, согдійський кришталь, різні прикраси. З Хорезму до Булгарії 
приходили будівельники і  вчені, надходив парадний поливний, 
мідно-бронзовий і срібний посуд та багато чого іншого. З далекого 
Сінда (Індії) йшли прянощі, тканини, пахощі, слонова кістка і май-
стри104. Поява ласих до здобичі воїнів Святослава в містах і селах 
Волзької Булгарії змусила багатьох заможних людей тимчасово, 
як вони думали, прикопати свої цінності в надійному місці. Значна 
частина закопаних ними монетних скарбів так і залишилися, на ра-
дість археологам, не затребуваними їхніми власниками. 

Святослав, здається, не прагнув зруйнувати економічну інфра-
структуру цієї країни. Вдовольнившись її політичним підкорен-
ням, він повів своє військо далі на Схід. «В лѣто 6473 (965), — спо-
віщає Повість временних літ, — иде Святославъ на Козары»105. 

На історичній арені хозари з’явилися в  середині першого ти-
сячоліття. Під своєю власною етнічною назвою (hazar) хозари 
згадуються в  одній сирійські хроніці. Об’єднавши різні іранські 
й  тюркські племена вони створили перше на землях Східної Єв-
ропи державне утворення  — Хозарський каганат. Воно виникло 
в низов’ях Волги й Дону, а також на східному Передкавказзі в кін-
ці VІ–VІІ ст. Низькорослі, як свідчить історична антропологія, 
хазари, тим часом, були відважними й хоробрими воїнами. Поєд-
нуючи кочовий і осілий уклади життя, вони вели успішні війни із 
сусідніми народами  — гузами, булгарами, буртасами й  савірами. 
Як союзник візантійського імператора (610–641) Іраклія хозар-
ське військо брало участь у  війнах проти Сасанідського Ірану на 
території Закавказзя. У  першій половині VII століття Хозарська 

104  Моця А. П., Халиков А. Х. Булгар — Киев (Пути — Связи — Судьбы). 
Київ, 1997. С. 33.

105  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 65.

держава виокремилася зі складу Західнотюркського каганату. 
Вона поступово поширила сферу свого впливу на території Ниж-
нього Поволжжя, Азово-Каспійського межиріччя, Нижнього По-
доння і степової смуги Дніпро-Донського й Дніпро-Дністровсько-
го межиріч106. Військово-політичні успіхи хозарських правителів 
сприяли зростанню багатства країни. 

Економічну її могутність живили не тільки грабіжницькі війни, 
але й  не в  останню чергу також міжнародна транзитна торгівля. 
Хазари споряджали каравани, які ходили в Китай за шовком, пе-
репродували його потім з великою вигодою на базарах багатолюд-
них західноєвропейських міст. Із занепадом «шовкового шляху», 
викликаним кризою економіки Китаю, енергійні хозарські купці-
рахдоніти вирушили на північ. Воїни Хазарії, піднявшись уздовж 
Волги розгромили й підпорядкували своїй владі Камську (Волзь-
ку) Булгарію. Потім вони обклали даниною племена мері, мордву 
й частково слов’ян, поширивши межі свого впливу до берегів Се-
реднього Подніпров’я. 

У старокиївському літописанні збереглося небагато свідчень, 
які розповідають про відносини новонароджуваної східнослов’ян
ської держави з центром у Києві й Хозарії. Вміщене в недатованій 
частині Повісті временних літ, літописна оповідь про хозарську 
данину залишається чи не  єдиною цілісною новелою на основі 
якої і  склалися, освячені авторитетом історіографічної традиції 
уявлення про зміст і  характер цих взаємин. Саме сказання неве-
лике за обсягом. Розповідаючи про ранню історію Русі й долю ки-
єво-полянського княжого роду, літописець згадує про те, що після 
смерті його очільників, «утискувались поляни древлянами та ін-
шими навколишніми племенами. І  знайшли їх хозари, коли вони 
сиділи в  лісах на горах. І  сказали хозари: «Платіте нам данину». 
Поляни тоді, порадившись, дали їм од дима по мечу. І понесли це 
хозари князеві своєму і старійшинам своїм, і сказали їм: «Ось, зна-
йшли ми данину нову». А ті запитали їх: «Звідки?» І вони сказа-
ли їм: «В лісі, на горах, над рікою Дніпровською». А ті запитали: 
«Що вони дали?» І вони показали меч, і мовили старці хозарські: 
«Недобра се данина, княже. Ми здобули її однобічним оружжям, 

106  Крюков В. Г. Ал-ХуВарізмі про «Сарматію — землю бурджанів» та сусідні 
з нею «країни». Луганськ, 2009. С. 92–93.



242	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 243

себто шаблями, а сих оружжя, обоюдогостре, себто мечі. Сі будуть 
брати данину і з нас, і з інших земель»107. 

Більшість дослідників, буквально розуміючи це повідомлення 
Повісті временних літ, розцінюють його зазвичай як прояв хоро-
брості й войовничості дніпровських полян. Ще М. О. Максимович 
вважав його частиною «пісні на честь слов’янської зброї  — меча, 
яку склали, звичайно, самі Поляни, при першому звільненні своє-
му від хозар, часи Аскольдові»108. Л. М. Гумільов, який присвятив 
цьому літописному сюжету спеціальне дослідження, дійшов висно-
вку про його достовірність і вбачав у ньому акт роззброєння хазар-
ською адміністрацією — знищення воєнного потенціалу слов’ян109. 
Натомість інші дослідники вбачають у ньому сліди «гордої іронії» 
полян, що продемонстрували ворогові готовність виставити по во-
їну з мечем від кожної сім’ї або іншими словами — зустріти хазар 
всенародним ополченням110. Відомий американський історик-тюр-
колог О. Пріцак вважає літописну оповідь про хозарську данину 
пізнішим продуктом гри уяви редактора Повісті временних літ, 
оскільки в його концепції походження Русі поляни і є хозари111. 

Старокиївський книжник вигідно вирізняв полян з-поміж ін-
ших східнослов’янських племінних княжінь, що лягли в підвалини 
середньовічної Київської держави. Створена ним легенда про хо-
зарську данину відповідає наскрізній ідеї цього грандіозного літо-
писного твору про богообраність Русі (бо поляни й є Руссю: «яже 
ныне зовомая Русь»). Ознакою такої богообраності є мотив мечів 
обосічних112, запозичений літописцем з біблійної Книги Псалмів: 

107  Літопис руський / пер. з давньорус. Л. Є. Махновця. Київ, 1989. С. 10–11.
108  Максимович М. О народной исторической поэзии в древней Руси // Мак-

симович М. А. Собрание сочинений. Киев, 1880. Т. 3: Языкознание. История сло-
весности. С. 482.

109  Гумилев Л. Н. Сказание о хазарской дани (опыт критического коммента-
рия летописного сюжета) // Русская литература, 1974, № 3. С. 164–174.

110  Магнер Г. Н. От дыма меч. Историческая основа легенды о полянской 
дани хазарам // Средневековая и новая Россия : сб. науч. статей к 60-летию про-
фессора И. Я. Фроянова. Санкт-Петербург, 1996. С. 192.

111  Pritsak O. The Origin of Rus: V. 1. Old Skandinavian Soozces other than the 
Sages. Cambrige (Mss.), 1981. P. 13–15.

112  Ширше див.: Данилевский И. Н. Легенда о хазарской дани // Данилев-
ский И. Н. Древняя Русь глазами современников и потомков (ІХ–ХІІ вв.). Мос
ква, 1999. С. 327–335; Ричка В. М. Літописне сказання про хозарську данину // 

...бо знаходить Господь удобу в 
народі Своїм,
прикрашає покірних спасінням !
Хай радіють у славі святі
хай співають на ложах своїх,
прославлення Бога — на їхніх 
устах,
а меч обосічний (виділено мною. — В. Р.) —  
ув їхніх руках,
щоб чинити між племенами 
помсту,
між народами — кари,
щоб їхніх царів пов’язати 
кайданами,
а їхніх вельмож — ланцюгами,
щоб між ними чинити суд 
написаний! 

(Пс. 149, 4–9)

Хозаро-руські взаємини, осмислені старокиївським книжником 
у біблійних топосах постали рядками літописної легенди задовго 
після того, як сама Хозарська держава вже канула в небуття. 

Просуваючись у глиб хозарських володінь, військо Святослава 
зіткнулося з  головними силами хозарського кагана і,  за словами 
літописця, вщент розгромило їх: «одолѣ Святославъ Козаромъ». 
Була захоплена давня хозарська столиця — місто Семендер на бе-
резі Каспійського моря (локалізується дослідниками на південно-
західних околицях сучасної Махачкали). Розташоване поблизу 
мусульманських володінь на важливих торговельних маршрутах, 
це місто було, за свідченням арабських авторів, велелюдним, при-
крашеним фруктовими садами й  виноградниками. У  ньому були 
мусульманські мечеті, християнські храми й синагоги. Арабський 
купець з  Мосуля на призвісько Ібн Хаукаль у  складений ним 
в 70-х роках Х століття Книзі доріг і держав стверджував: «Тепер 
не зісталося й сліду ані від булгара, ані від буртаса, ані від хозара, 
бо русь напала й знищила всіх їх, забрала в них всі ті краї й до себе 
привернула. А ті, що спаслися з  рук їх, розтіклися по  близьких 

Єврейська історія та культура в країнах Центральної та Східної Європи : зб. наук. 
праць. Матеріали конференції 2–5 вересня 1997 р. Том. ІІ. Київ, 1998. С. 401–405.



244	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 245

місцях, бажаючи зістатися поблизу своїх країв та сподіваючись 
прийди до згоди (з Руссю) і піддатися їй»113. Під час цього похо-
ду Святослав, просуваючись вздовж великого Кавказького пасма, 
підкорив своїй владі також північнокавказьких ясів і косогів (осе-
тинів і адигів).

Воєнний похід Святослава протяжністю в шість тисяч кіломе-
трів завершився на Таманському півострові. На східному березі 
Керченської протоки було захоплено хозарське місто, яке у Візан-
тії називали Таматарха. Воно виникло на місці античної Гермона-
си. Хозари перетворили його на міцну фортецю, назвавши її Тумен-
тарахан. Вона контролювала весь рух через Керченську протоку 
й від протоки вгору по Кубані. Через ринок і порт, що виник під за-
хистом фортеці, здійснювався експорт зерна, худоби і шкіри, риби 
і нафти до Середземномор’я та імпорт на Північний Кавказ серед-
земноморських вин, оливкової олії, зброї, дорогоцінних тканин 
і предметів розкоші. Тут починався знаменитий Хозарський шлях, 

113  Грушевський М. С. Виїмки з жерел до історії України-Руси: до половини 
ХІ віку. С. 91.

який через Азовське море, Дон і  далі волоком на Волгу виводив 
торгові каравани в Каспій, від берегів якого лежали шляхи в далекі 
східні країни — Індію і Китай. Сюди сходилися водні дороги, яки-
ми до Візантії та на Арабський Схід, руські, скандинавські й  хо-
зарські купці вивозили з  північних країн хутра та невільників114. 
Завойоване у хозарів Святославом Славним місто з прилеглою до 
нього округою стало добрим шматом володінь київських князів на 
Таманському півострові та у Східному Криму. Воно дістало руську 
назву — Тмуторокань. Тут, на кавказькій периферії Київської Русі, 
при вікні Східної Європи в Азію не сидітиме без діла згодом Свя-
тославів онук — рудобородий Мстислав Володимирович.

Перепочивши трохи біля моря, руські війська рушили в  по-
низзя Дону, де захопили підвладне хозарам місто Саркел (Біла 
Вежа)115. Ця стратегічно важлива фортеця була зведена візантій-
ськими інженерами у  30-х роках ІХ століття при впадінні в  Дон 
річки Цимла. 

Внаслідок східних походів Святослава (навряд щоб війна на 
такій великій території обмежилася одним, нехай і  протяжністю 
у  два роки походом) величезна держава хозарських каганів була 
приречена на повільне, але неухильне політичне згасання. Багата 
здобич, яка дісталася русам у  торговельних хозарських, булгар-
ських і буртаських містах була, очевидно, не сумірна з тими виго-
дами, які б принесла мирна торгівля Русі зі Сходом. Утім, завдана 
трансєвропейській міжнародній торгівлі шкода не була непоправ-
ною. Після завершення воєнних дій Святослава на землях Хозарії 
та Булгарії відновилося після перерви в 930–950 роках надходжен-
ня срібної монети на Русь, і зокрема, їх потік до Києва й Черніго-
ва116. Але розгром Хозарського каганату все ж мав дестабілізуваль-
ні наслідки для Русі в майбутньому. Адже, подолавши могутнього 
сусіда, Святослав тим самим повалив мури, що досі стримували 
натиск тюркських кочових племен у Причорноморські степи. 

114  Гадло А. В. Тмутораканские этюды. I (страна адыгов во второй половине 
I тыс. н. э.) // Вестник Ленинградского университета. Серія 2. 1989. Вып. I (№ 2). 
С. 25.

115  Див.: Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 65.
116  Фомин А. В. Древнерусские денежно-монетные рынки в 70–80-х годах 

Х в. // Древнейшие государства Восточной Европы: Материалы и исследования. 
1992–1993 годы. Москва, 1995. С. 72.

Битва Святослава із хозарами. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



246	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 247

Східний вектор розбійницької політики Святослава був рап-
тово згорнутий. Царгород зумів вибудувати перед київським кня-
зем більш заманливу перспективу — взяти під свою оружну руку 
Балкани. Візантія тоді потерпала від нападів войовничих угрів, від 
яких її мала боронити Болгарія. Звісно ця послуга не була безко-
штовною. Але наступник Симеона на болгарському престолі цар 
Петро, отримуючи від Візантії щорічну платню, цього обов’язку 
не  виконував. Через що візантійський імператор Никифор Фока 
(963–969) відмовив болгарам у виплаті коштів і позабирав у них 
деякі прикордонні міста. У 967 році імператор звернувся по допо-
могу до вкритого славою переможця Хозарії київського князя. За 
словами візантійського історика Лева Диякона, Святослав «не міг 
вдержати запалу, занісся в  надії на багатства, марив про те, щоб 
заволодіти землею мезян (мезами він звичайно називає болгар, 
а  русь  — таврами або скитами, тавроскитами.  — В. Р.), а до того, 
бувши палким і сміливим, відважним і діяльним, все юнацтво тав-
рів підняв до того походу»117. 

Однак Святослав не був, як це іноді стверджується, таким собі 
військовим авантюрником, який необдумано спокусився втрути-
тися в болгарську кампанію. Він плекав серйозні наміри, мовля-
чи словами М. С. Грушевського, «загорнути під себе полудневе 
слов’янство й  стати сильним суперником Візантії»118. Відповід-
но до угоди, укладеної з  візантійським імператором Никифо-
ром Фокою, руські війська й виступили проти болгарів. Вистав-
лене супроти київського воїнства тридцятитисячне болгарське 
військо не  витримало першого  ж натиску русів і  відійшло до 
дунайської фортеці Доростолу (тепер Сілістрія). Дізнавшись 
про поразку, болгарський цар Петро від надмірних переживань 
тяжко захворів і  невдовзі помер. Тим часом майже вся схід-
на Болгарія була упокорена Святославом. За свідченням Пові-
сті временних літ, «одолѣ Святославъ Болгаромъ . и взя городъ . 
80  . по Дунаеви  . и  сѣде княжа ту  . в  Переяславци  . емля дань 	
на Грьцѣ»119.

117  Грушевський М. С. Виїмки з жерел до історії України-Руси: до половини 
ХІ віку. С. 88. Порівн.: Лев Диакон. История. Москва, 1988. С. 44.

118  Грушевський М. С. Історія України-Руси. Т. 1. С. 466.
119  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 65.

У розпорядженні літописця був текст русько-візантійської 
угоди, укладеної Святославом 971 року. Як і у випадку з угодами 
Олега й  Ігоря він доповнив її легендарними подробицями. До їх 
числа, зокрема, і належить звістка про здобуття Святославом «ві-
сімдесят городів по Дунаю». Здається, дослідникам не залишила-
ся не  поміченою числова відповідність захоплених Святославом 
міст і здобуття такої ж їх кількості Гаральдом Суровим в Африці 
(Країні Сарицинів)120. Навряд щоб ця числова відповідність захо-
плених міст була випадковою. 

Київський князь отаборився в  городі Переяславці (тепер міс-
то Мала Преслава, при впадінні Дунаю в  Чорне море). Не  ви-
ключено, що під час цього походу Святослав поширив свою владу 
не тільки на землі Нижнього Дунаю, але й на захід та південь від 
нього з  Великою Преславою  — столицею Болгарського царства, 
включно. У часі свого короткого володарювання Святослав розпо-
чав карбування власної болгарської монети. З одного боку на них 
зображено фігуру князя, а з  другого  — образ Христа Спасителя 
і напис: Святославъ цр Блгарм (Святослав цар Болгарам). 

Улітку 968 року Святослав змушений був залишити Переясла-
вець і поспішити з частиною своїх воїв до Києва. Причиною тому 

120  Див: Сага о Харальде Сувором // Снорри Стурлусон. Круг Земной. Мос
ква, 1980. С. 404–405.

Битва Святослава із болгарами. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



248	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 249

було, як стверджують літописці, вторгнення печенігів на Руську 
землю. Вони підступили до самого Києва. У місті зачинилася кня-
гиня-мати разом з малими онуками — Ярополком, Олегом і Воло-
димиром. Цю прикру для родини Святослава пригоду літописець 
прикрасив історією про винахідливого хлопчика-киянина, який 
урятував княгиню Ольгу й містян:

І обступили печеніги город силою великою,  — незчислен-
не множество стояло їх довкола города, — і не можна було вийти 
з  города, ні вісті послати, і  знемагали люди од голоду й  безвіддя. 
І, зібравшись, люди тої сторони Дніпра стояли в  човнах на тій 
стороні, та не можна було увійти в Київ ані одному з них, ні з го-
рода вийти кому до них. І  затужили люди в  городі, і  сказали: Чи 
нема кого, який би на ту сторону міг дійти і переказати: «Якщо ви 
не приступите завтра під город, — ми здамось печенігам». І сказав 
один хлопець: «Я можу перейти». Городяни ж, зрадівши, сказа-
ли хлопцеві: «Коли можеш ти якось іти  — іди». Він тоді вийшов 
із города з уздечкою і ходив серед печенігів, запитуючи: «Чи ніхто 
не  бачив коня?»,  — бо він умів по-печенізькому і  вони вважали 
його за одного з  своїх. А як приблизився він до ріки, то, скинув-
ши одежу із себе, скочив у  Дніпро і  побрів. І  коли побачили це 
печеніги, кинулися вони за ним, стріляючи в  нього, але не  могли 

йому анічого зробити. А ті, побачивши це з  тої сторони Дніпра 
і  прибувши в  човні на зустріч йому, взяли його в  човен і  привез-
ли його до дружини. І сказав він їм: «Якщо ви не підступите зав-
тра рано під город,  — здадуться люди печенігам». Мовив тоді їм 
воєвода їхній, на ім’я Претич: «Підступимо завтра в  човнах і,  за-
хопивши княгиню і  княжичів, умчимо ми на сю сторону і  люди. 
Якщо ж сього не зробимо, — погубить нас Святослав». І як настав 
ранок, сіли вони в човни перед світом, затрубили сильно трубами, 
і люди в городі зняли крик. Печеніги ж подумали, що князь Свя-
тослав прийшов і побігли од города хто куди.

І вийшла Ольга з  онуками і  з  людьми до човнів, а князь 
печенізький, побачивши це, вернувся один до воєводи Претича 
і  запитав: «Хто се прийшов?» І  сказав йому воєвода: «Люди тої 
сторони», І спитав князь печенізький: «А ти чи не князь єси?» Він 
же сказав: «Я — муж його і прийшов зі сторожею, а вслід за мною 
іде воїв незчисленне множество»,  — а це він сказав лякаючи їх. 
І мовив князь печенізький Претичеві: «Будь мені другом». Він тоді 
сказав: «Нехай буде так». І  подали вони руку один одному, і  дав 
печенізький князь Претичеві коня, шаблю, стріли, а він дав йому 
броню, щит, меч. І одступили печеніги од города121. 

121  Літопис руський / пер. з давньорус. Л. Є.Махновця. Київ, 1989. С. 39.

Переговори Святослава із посланцями візантійського імператора. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Облога Києва печенігами 968 року. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



250	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 251

Воєнні авантюри Святослава, що потребували значних мате-
ріальних і  людських ресурсів, викликали нарікання серед помір-
кованої частини київських вельмож. Занепокоєні відсутністю 
в країні сильної централізованої влади й порядку на місцях, вони 
докоряли Святославу:

ты княже чюжея земли ищещши и блюдеши . а своея ся охабивъ . 
малы бо насъ не взяша Печенѣзи . и матерь твою и дѣти твои аще 
не  поидеши ни обраниши насъ  . да паки ны возьмуть  . аще ти 
не жаль очины своея . ни матере стары суща и дѣтеи122. 

Прогнавши в  Поле печенігів, Святослав потурбувався про 
зміцнення управління Київською державою. Свого старшого 
сина Ярополка він посадовив князем у  Києві, Олега в  Древлян-
ській землі, а наймолодшого Володимира відрядив посадником до 
Новгорода. Сам же він прагнув укласти антивізантійський союз 
із німецьким імператором Оттоном І  і  створити могутню держа-
ву східних і  південних слов’ян на широких просторах між Дуна-
єм і  Чорним морем. У  літописній статті, вміщеній в  Повісті вре-
менних літ під 969 роком, містяться вельми промовисті слова, 
вкладені літописцем в уста київського князя:

122  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 67.

не любо ми есть в Киевѣ быти . хочю жити в Переяславци на Ду-
наи  . яко то есть середа земли моеи  . яко ту вся благая сходятся  . 
от Грекъ злато . поволоки . вина и овощеве разноличныя . изъ Чехъ 
же  . из Угоръ сребро и  комони  . из Руси же скора и  воскъ  . медъ 
и челядь123. 

На думку А. Л. Нікітіна, ці слова Святослава є  своєрідною 
програмою і  виправданням болгарських воєн. Цей зухвалий за-
мисел опирався, на його думку, на покревну спорідненість матері 
Святослава з родом царя Симеона, що уможливлювало й обґрун-
товувало домагання київського князя на свою частку «болгар-
ської спадщини» після смерті Петра Симеоновича124. Натомість 
І.  М.  Данилевський125, згадану «промову» київського князя спів-
відніс з  хіліастичним пророцтвом Єзикиїла: «Ось я  зберу синів 
Ізраїля з-поміж народів, між якими розійшлись, і позбираю їх зві-
дусіль, і приведу їх у  їхню землю. Я зроблю з них один народ на 
моїй землі, на горах ізраїльських, і один цар буде над усіма ними 

123  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 67.
124  Никитин А. Л. Основания русской истории. Мифологемы и факты. Мос

ква, 2001. С. 232–233. Вважається, що з Болгарії походив священник на ім’я Гри-
горій, який супроводжував київську княгиню в її подорожі до Константинополя. 

125  Данилевский И. Н. Древняя Русь глазами современников и потомков 
(ІХ–ХІІ вв.). С. 177.

Воєвода Претич поспішає на допомогу княгині Ользі й киянам. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

«… Не любо мені в Києві бути». 
Мініатюра Радзивіллівського літопису 



252	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 253

царювати... Я їх вирятую від усіх їхніх відступств, якими вони грі-
шили, і  очищу їх і  вони будуть моїм народом, а я  - їхнім Богом» 
(Єзек. 37, 21–23). Співставивши літописний фразеологізм «середа 
землі», яким у  давньоруській літературі домонгольського часу 
прийнято було позначати Єрусалим, з відповідними фрагментами 
Житія Василія Нового й біблійної книги Ездри, дослідник віднай-
шов у поведінці Святослава ряд цікавих аналогій з діями персько-
го царя Кіра. Згідно з пророцтвом Єремії саме язичникові Кіру на-
лежало відродити Єрусалим і храм Господень: 

Так говорить Кір, цар перський: Усі земні царства дав мені 
Господь, Бог Небесний, і  Він наказав мені збудувати Йому хра-
ма в  Єрусалимі, що в  Юдеї. Хто між вами з  усього Його наро-
ду, — нехай Бог його буде з ним, і нехай він іде до Єрусалиму, що 
в  Юдеї, і  нехай будує дім Господа Бога Ізраїлевого. Це той Бог, 
що в  Єрусалимі. А кожному позосталому по всіх тих містах, хто 
мешкає там, нехай допоможуть йому люди його місця сріблом, 
і золотом, і маєтком, і худобою, з добровільною жертвою для дому 
Божого, що в Єрусалимі. (Езд. 1 : 2–4).

Княгиня Ольга, гадаю, вірила в  небуденне призначення свого 
сина й Божу волю. Недарма давньоскандинавська поетична тради-
ція приписує їй дар пророчиці, стверджуючи, що за звичаєм «пер-
шого вечора свята Іольського виносили її на стільці перед трон 
короля, і перш ніж почнуть пити, король питає у матері, чи не пе-
редчуває вона і чи не знає — чи загрожує його королівству яка не-
безпечність або шкода, чи не  надходить який пополох, чи страх, 
чи не  жадає його землі хто інший»126. Київський християнський 
книжник стверджує, що Ольга любила сина свого Святослава, ка-
жучи: «Нехай буде воля Божа. Якщо Бог захоче помилувати рід 
мій і землю Руську, хай покладе їм на серце звернутися до Бога, як 
ото і мені Бог дарував». 

Виписана у  літописі історія Святослава закладає в  язичниць-
ке минуле Русі ідею її одвічної богообраності й  претензію на 

126  Цитована Сага про Олафа Тригвасона називає її Алогією — матір’ю «слав-
ного короля Валдамара». Постать княгині Ольги в цій традиції, за словами 
М. С. Грушевського, «роздвоїлася і з того вийшла пророчиця-бабка і жінка Воло-
димира Алогія (замість Ольга), найрозумніша між жіками» (Грушевський М. С. 
Виїмки з жерел до історії України-Руси: до половини ХІ віку. С. 119–120).

спадкоємність християнських сакральних центрів правовірного 
світу, якими були Єрусалим, Царгород/ Константинополь і  сто-
лиця Симеона Болгарського (893–927)  — Преслав Великий, або 
Преславен град127. Ці рефлексії, вважаю, і  визначили вибір назви 
третього за значенням після Києва й Чернігова міста Дніпровської 
Русі («Руської землі»)  — Переяслава. Назва цього порубіжного 
міста стала топонімічною згадкою про походи Святослава... Сто-
лиця Болгарії Преслав і Переяславець (Мала Преслава) не стали 
центрами держави Святослава, але князь Володимир заснував 
свій Переяслав на кордоні охрещенної Русі, і цей кордон був уже 
схожий до дунайського кордону Візантії  — за ним простягалося 
Либонь, не випадково, споруджені тоді в ньому церковні споруди 
й  інші архітектурні пам’ятки позначені, як засвідчують фахівці, 
впливом болгарської школи128. Таке уподібнення Переяслава Русь-
кого болгарському першообразу і  спільному для них прототипу 
Божого Града було закономірним наслідком характерного для дав-
ньоруської церковно-політичної еліти стремління до імітації «ро-
мейської» парадигми облаштування на Русі богохранимого хрис-
тиянського царства. 

Тим часом Никофор Фока скоро зрозумів, що має справу з не-
безпечним суперником і  став шукати порозуміння з  Болгарією. 
Однак його правлінню поклав край замах, вчинений військови-
ми 11 грудня 969 року. Імператорський престол посів призвідця 
заколотників Іоанн Цимісхій. Він рішуче взявся покласти край 
устремлінням Святослава на Балкани. Улещуючи київського 
князя подарунками й обіцянками, ромеї пробували змусити Свя-
тослава відмовитися від Болгарії. «Візьми з  нас данину собі і  на 
дружину свою,  — говорили вони. Але скажіть нам, скільки вас, 
щоб дали ми по числу воїнів». Святослав розгадав хитрість греків 
і назвав число воїнів удвічі більше, ніж було їх насправді, а саме — 
20  тисяч. Візантійський хроніст Лев Диякон передає слова Свя-
тослава, сказані ним грецьким послам: «Я піду з цієї багатої краї-
ни не раніше, ніж отримаю велику грошову данину і викуп за всі 

127  Див.: Йорданов Иван. Името на Преслав в писмените источници // Плис-
ка—Преслав. Шумен, 1995. Т. 7. С. 71–80.

128  Комеч А. И. Древнерусское зодчество конца Х — начала ХІІ вв. Москва, 
1987. С. 289–292.



254	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 255

захоплені мною у ході війни міста і за всіх полонених. Якщо ж ро-
меї не захочуть заплатити те, що я вимагаю, нехай вони покинуть 
Європу, на яку не мають права, і забираються в Азію»129. Імператор 
велів готуватися до бойових дій, оголосивши по всій Візантії мобі-
лізацію до війська.

Насупила зима 969/70 року. Військо Святослава поступово 
просувалося вглиб Візантійської імперії. Навесні 970 року загони 
Святослава, заволодівши Македонією і  стрімко подолавши Бал-
кани, спустилися на рівнину. Здобуваючи місто за містом, Свя-
тослав невпинно наближався до Константинополя. Імператор Іо-
анн Цимісхій спішно виступив із столиці з багатотисячним, добре 
озброєним військом. Йому вдалося заволодіти кількома стратегіч-
но важливими населеними пунктами на території самої Візантії 
та в  Болгарії. Однак жорстокі сутички, що зав’язалися на полях 
Фракії, не  визначили переможця. А тим часом у  Малоазійських 
володіннях Візантійської імперії спалахнуло повстання родичів 
і прихильників убитого імператора під проводом Варди Фоки. На 
придушення цього заколоту Цимісхій мусив відкликати свої вій-
ська. Скориставшись послабленням бойової напруги, Святослав 
повів своїх воїв на перепочинок, обравши для цього місто Дорос-
тол на Дунаї. 

Цимісхій же не  гаяв марно часу. Навесні 971 року, перед тим 
упоравшись із заколотниками, він зібрав п’ятнадцятитисячну пі-
хоту і  тридцять тисяч кіннотників, які перейшли незаблоковани-
ми Святославом гірськими стежками Балкани і з силою обруши-
лися на захоплену русами болгарську столицю — місто Преславу. 
14 квітня 971 р. Цимісхій заволодів містом й  визнав полоненого 
царя Бориса володарем Болгарії. Ця подія сприяла піднесенню бо-
йового духу болгарських воїнів, які разом з Греками рушили про-
ти Святослава на Доростол, заблокувавши його із суші й річки.

Облога Доростолу тривала три місяці. За цей час руси здійсни-
ли не одну хоробру вилазку, добуваючи в такий спосіб харчування 
й знешкоджуючи ворога. Зі словами не осоромимо землі Руською, 
а ляжемо кістьми тут, бо  ж мертвий сорому не  знає, повів Свя-
тослав своїх воїв на вирішальну битву, яка відбулася 24 липня 

129  Грушевський М. С. Виїмки з жерел до історії України-Руси: до половини 
ХІ віку. С. 95.

971  року. Тільки завдяки чуду й  заступництву святого Федора, 
як пізніше пояснювали Греки, вдалося їм здобути перемогу над 
Руссю. Після цього Святослав вступив у переговори з Цимісхієм. 
Укладена між ними угода скасовувала претензії Русі на кримські 
володіння Візантії та Болгарію. В той же час військо Святослава 
забезпечувалося необхідними припасами на дорогу і безпершкод-
ним його пропуском до кордонів Русі.

Текст цієї русько-візантійських угоди, що заховався в  імпера-
торській канцелярії, був добре відомий укладачам Повісті времен-
них літ: 

Я, Святослав, великий князь руський, як клявся, так і  утвер-
джую цим договором присягу свою, що хочу разом із русами, які 
підо мною, боярами та іншими людьми, мати мир і  справжню 
дружбу, з  кожним  — і  з  великим цісарем грецьким, і  з  Василієм, 
і з Костянтином, і з  іншими богонатхненними цесарями, і з усіма 
людьми вашими до кінця віку. Ніколи ж не буду я замишляти на 
землю вашу, ні збирати людей проти неї, ні прводити інший на-
род на землю вашу і скільки є країв під владою грецькою, ні на во-
лость Корсуньську і  на городи її (йдеться про кримські володіння 
Візантії.  — В. Р.), скільки їх є, ні на землю Болгарську. А якщо 
інший хто-небудь замислить на землю вашу, то я  буду противни-
ком йому і буду битися з ним. Як і клявся я цесарям грецьким, а зі 
мною бояри і  русь уся, будемо ми додержувати попереднього до-
говору. Якщо ж ми не додержимо чого із сього і зі сказаного раніш, 
то я  і всі, хто зі мною і  підо мною, хай будемо прокляті богом, 
у якого віруємо, — в Перуна, в Волоса, бога скоту, — хай будемо ми 
золоті, як ото золото се (тобто жовто-золотава дощечка для пись-
ма, що за своїм кольором символізує тут смерть.  — В. Р.), і  своїм 
оружжям хай ми посічені будемо, і хай ми вмремо. Ви ж майте се 
за правду, що нині вчинив я вам і написав на хартії сій, а ми своїми 
печатями запечатали130. 

Після затвердження мирної угоди з  Греками Святослав зу-
стрівся з імператором. Убраний у визолочений обладунок, Циміс-
хій під’їхав на чолі озброєних вершників на берег Дунаю, куди на 
човні приплив Святослав. Візантійського хроніста Лева Диякона, 
який описав цю зустріч, вразила скромність, з якою був одягнутий 

130  Літопис руський / пер. з давньорус. Л. Є.Махновця. С. 42.



256	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 257

руський князь, і його зовніш-
ність. А був він «середнього 
зросту, не  занадто високий, 
але й  не низький, брови мав 
густі, очі сині, ніс короткий, 
борода оголена, на верхній 
губі густе й довге волосся, го-
лова зовсім обголена, з одно-
го боку висів чуб, що означа-
ло значний рід; шия здорова, 
плечі широкі, і  взагалі дуже 
добре був збудований; зда-
вався якимсь понурим і  ди-
ким; в однім вусі висіла золо-
та сережка, оздоблена двома 

перлинами, з  карбункулом посередині, одіж на нім була біла, ні-
чим не різнилась від інших окрім чистоти»131.

Сидячи на ослоні для веслярів, він поговорив трохи з імперато-
ром про умови миру і,  за словами візантійського хроніста, відча-
лив від берега. Однак причалити, продовжуючи цей образний ряд, 
до берегів Дніпра й піднятися на київські кручі йому не судилося. 
Повертаючись до Києва, Святослав потрапив у засідку, яку йому 
влаштували печеніги на Дніпровських порогах. Під 972 роком По-
вість временних літ містить таке повідомлення:

Веснѣ же приспѣвши, в лѣто 6480, поиде Святославъ в пороги. 
И  нападе на нь Куря, князь печенѣжьский и  убиша Святослава, 
и взяша главу его, и во лбѣ его съдѣлаша чашю, оковавше лобъ его, 
и пьяху по немь132. 

Підтвердження достовірності літописного сюжету з  відру-
баною головою Святослава більшість дослідників віднаходять 
у  культурній традиції тюркомовних народів. Наприклад, під час 
церемонії скріплення союзної угоди між імператором Юань-ді 
й шаньюєм Хуханьє китайські посли з шаньюєм пили кров білої 

131  Грушевський М. С. Виїмки з жерел до історії України-Руси: до половини 
ХІ віку. С. 107.

132  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 74.

кобили, перемішану з  вином, золотою ложкою з  черепа кочови-
ків юечжі, розбитого гунами133. Різноманітними були форми збе-
реження черепа в  монгольській традиції. В  уявленнях монголів, 
харизма володаря локалізувалася в  голові, яка зберігала свою 
регулятивну функцію за життя й  після смерті, в  своєму соціумі 
й в чужому134. Войовничий звичай збереження черепа убитого во-
рога і  розмаїття способів його використання знаходить паралелі 
й в історії інших народів, які вбачали в цих дійствах переміщення 
життєвої енергії убитого ворога в героя135. 

Історична вірогідність переказу про стяту голову Святослава, 
одначе, викликає певні сумніви з  огляду на наявність численних 
сюжетних співпадінь Повісті временних літ з  іншими джерела-
ми. Наприклад, Геродот, розповідаючи про воєнні звичаї скіфів, 

133  Материалы по истории сюнну. Москва, 1973. Вып. 2. С. 38.
134  Скрынникова Т. Д. Харизма и власть в епоху Чингис-хана. Москва, 1997. 

С. 169. 
135  Для свідомості людей первісного суспільства не було, як показав свого 

часу Дж. Фрезер, нічого більш звичного, ніж уявлення про те, що душа помираю-
чого переходить його вбивці-наступнику (Див.: Фрезер Д. Д. Золотая ветвь: Ис-
следование магии и религии. Москва, 1986. С. 280).

Д. Бурлюк. Князь Святослав. 
1915. Олія, скло, метал.  
Третьяковська галерея 

Загибель Святослава на Дніпровських порогах. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



258	 Розділ 4 У пошуках істини й благодаті	 	 259

стверджує: «з головами — не всіх, тільки найбільших ворогів, таке 
роблять: підпиливши череп до бровів, оббирає і, як бідний, — по-
криває зверху сирою шкурою, і  так уживає, а як багатий  — по-
криває шкурою, зсередини позолочує і  так уживає як кубок»136. 
Святослав Славний, як засвідчують літописні джерела, був лю-
тим ворогом Візантії. Він байдуже поставився до золота й  до-
рогоцінного вбрання, яке піднесли йому Греки в  подарунок, а от 
подарований ними меч та іншу зброю, «нача хвалити и  любити 
и цѣлова». Через що літописець вустами візантійських достойни-
ків називає Святослава лютим мужем: «лютъ се мужь хоче быти . 
яко имѣнья не брежеть . а оружье емлеть»137. 

Близькою аналогією нашому сюжету є  також повідомлення 
Хроніки Георгія Амартола про загибель візантійського імперато-
ра Никифора. Після переможної битви з  військами останнього, 
болгарський хан Крум, «Никифору главу оусѣкноувъ, на древѣ 
повѣсивь за колико днии, потом же обнаживь лъба и  оковавъ 
сребромъ извноу, и повелѣ пити из неа княземъ Блъгарскым, хва-
ляся ненасытовствовавшего и мира не хотѣвшему»138.

Якщо ж продовжувати розвивати ланцюг аналогій Святослава 
з  Кіром, то можна запримітити схожість образів перського царя 
і давньоруського князя в історії загибелі обох правителів. За свід-
ченням Геродота, Кір загинув під час битви з  масагетами. За на-
казом цариці Томіріс, труп Кіра було знайдено серед загиблих, 
а  потім обезголовлено. Його відрубану голову кинули в  чан, на-
повнений кров’ю, аби перський володар зміг досхочу напитися 
нею, — якої він так палко жадав. У таких же літературних топосах 
була, гадаю, осмислена давньоруським літописцем смерть київ-
ського князя на Дніпровських порогах. 

Незважаючи на своє язичництво, Святослав не  був Ольжи-
ним антагоністом, як інколи стверджується в науковій літературі. 

136  Грушевський М. С. Виїмки з жерел до історії України-Руси: до половини 
ХІ віку С. 7. Порівн.: Геродот. История в девяти книгах. Ленинград, 1972. IV: 65. 
С. 203.

137  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 71.
138  Истрин В. М. Книгы временныя и образныя Георгия Мниха. Хроника Геор

гия Амартола в древнем славянорусском переводе. Текст, исследование и сло-
варь. Т. 1: Петроград, 1920 [Репр. відтвор.: Die Chronik des Georgios Hamartolos. 
München, 1972] С. 487–488.

Ольга, як засвідчують літописні джерела, благословила задуми 
Святослава («рече же ему погребъ мя  . иди же яможе хочеши»). 
Вона любила свого сина й молилася за нього і за всіх людей у всі 
дні й ночі:

но обаче любяше Ольга сына своего Святослава . рькущи воля 
Божья да будеть  . аще Бог хощеть помиловати род моего и землѣ 
Рускиѣ  . да ыъзложить имъ и  серце обратитися къ Богу  . якоже 
и  мнѣ дарова  . и  се рекши моляшеся за сына  . и  за люди  . по вся 
нощи и дни139. 

Тріумф і трагедія Святослава, як вони змальовані у літописних 
текстах, додають колориту величавій і  грандіозній картині наро-
дження давньоруської державності. 

 

139  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 64.



Післямова	 261	

ШЛЯХАМИ СВЯТОСТІ 

(ПІСЛЯМОВА)

Се бо Олга животноє древо
хрест Христовъ въ Руси въдружи,
имже всьмъ вьрнымъ рай 
отверзеся,
им же тобою хвалящеся,
яко тебе ради Бога познахом,
съ мученики тя възвеличимъ!
Жену по єстеству ти нарицаєм,
но паче силы женскы повизася
тмы своє злато истощила єси,
да Христовъ законъ учителя 
приобрящиши,
имже просвьти землю Рускую.

Канон княгині Ольги 	
Кирила Туровського 

Земне життя княгині Ольги завершилося, за версією Повісті 
временних літ, у  969 році. Обмовившись про її недугу, староки-
ївський книжник вкладає в  уста княгині адресовані Святославу 
слова: «видиши мя болну сущю . камо хощеши от мене ити . бѣ бо 
разболѣлася уже  . рече же ему погребъ мя  . иди же яможе хоче-
ши». Вона ніби відчувала близьку кончину бо по трьох днях і по-
мерла. 

…по трех днехъ умре Ольга . и плакася по неи сынъ ея . и внуци ея . 
и людье вси плачемъ великомъ . и несоша погребоша ю на мѣстѣ  . 
и  заповѣдала Ольга не  творити трызны над собою  . бѣ бо имущи 
презвутеръ .сеи похорони блаженую Ольгу1. 

Її було поховано за християнським обрядом у  заздалегідь ви-
значеному нею  ж місці. На жаль, джерела не  дають змогу його 
чітко локалізувати. Літописне повідомлення про поховання Оль-
ги викликало у  дослідників враження «якоїсь неточності, вір
ніше обірваності фрази»2. Його зміст проясняється, на думку 

1  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 68.
2  Тихомиров М. Н. Начало русской историографии // Тихомиров М. Н. Рус-

ское летописание. Москва, 1979. С. 63.

Пам’ятник княгині Ользі у Києві



262	 Шляхами святості Післямова	 263

І.  М.  Данилевського, свідченням Проложного Житія княгині 
«погрести с  землею равно, а могилы не  сыпати». Ця обставина, 
на думку дослідника, зближує літописний запис про поховання 
княгині Ольги з  повідомленням про смерть біблійного пророка 
Мойсея3, який прийняв завіт від Бога: «І впокоївся там Мойсей, 
Господній раб, у моавському краї на приказ Господа. І похований 
він у долині в моавському краї навпроти Бет-Пеору, і ніхто не знає 
гробу його аж до цього дня» (5 М. 34, 5–6).

Можна припускати, що княгиня Ольга була похована в збудо-
ваній нею дерев’яній церкві або ж на її подвір’ї. Місцезнаходжен-
ня могили княгині Ольги,так само як і  день пам’яті (11 липня), 
здається, були добре відомі в  народі бо її похорони були вельми 
велелюдними:

…негда же понесоша ю на погребение, и тогда елико верныхъ, иже 
бяху ту, такоже и невѣрніи, своеземнии же и пришельцы отъ мно-
гихъ странъ, купцы же и прочии вси вельми плпкухася о лишении 
блаженныя Ольги... И такова многонароднаго плача во умилении 

3  Данилевский И. Н. Библеизмы Повести временных лет // Герменевтика 
древнерусской литературы Х–ХVІ вв. Москва, 1992. Сб. 3. С. 84–85.

конець достиже и  донесоша ю на мѣсто, идѣже сама блаженная 
заповѣдала погребсти себе; и  ту презвитеръ ея , отпѣв надъ нею 
узаконеныя псалмопѣния и молитвы и прочая службы совершивъ, 
благоговѣйно погребе ю4.

Кінець дороги земного життя княгині Ольги став лише од-
ним із пунктів алегоричного відліку часу на шляхах її духовного 
сходжненя до божественної істини і вершин святості. Із запрова-
дженням християнства та його укоріненням у  Київській державі 
останки Ольги були перенесені до збудованого її онуком Володи-
миром монументального храму святої Богородиці (Десятинної). 
Це перенесення прийнято пов’язувати із літописною звісткою 
Повісті временних літ 1007 року: «В лѣто 6515. Перенеси святии 
в святую Богородицу»5. Підтвердження тому, що в цьому повідо-
мленні йдеться не про якихось інших святих (чи святинь), а саме 
про княгиню Ольгу дослідники зазвичай знаходять у Проложному 
Житії княгині Ольги:

…последи же вноукь ея Володимеръ, крести всю земьлю и  созда 
церковь во имя святыя Богородица и  вземь от земля тѣло бабы 
своея нетлѣнно и вложи в ракоу древяноу и постави ю въ церкви 
святыя Богородица6.

Проте найдавніша (коротка) редакція Житія княгині Ольги 
була складена не  кимось з  очевидців чи сучасників князя Воло-
димира. Її було включено до Прологу лише в середині ХІІ століт-
тя7. У цей час рака з тілом княгині Ольги вже стояла в Десятинній 
церкві. З іменем її засновника укладачі Проложного Житія княги-
ні Ольги й пов’язали перенесення її тіла до цієї церкви8. Хрести-
тель Русі й будівничий київського першохраму був найбільш під-
ходящою кандидатурою на роль виконавця цієї почесної місії.

4  Книга степенная Царского родословия // ПСРЛ. Т. ХХІ. Ч. 1. С. 24.
5  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 129.
6  Проложные жития благоверной княгини Ольги: Обзор редакций и тексты 

Н. И. Серебрянского // Чтения в императорском обществе истории и древностей 
российских. Москва, 1915. Кн. 3. С. 8.

7  Лосева О. В. Жития русских святых в составе древнерусских Прологов 
XII — первой трети XV веков. Москва, 2009. С. 151.

8  Арістов В. Ю. Перенесення «святих» до Десятинної церкви в 1007 р. // Тру-
ди Київської Духовної Академії. Київ, 2015. № 22. С. 234–236.

Похорон княгині Ольги за християнським обрядом. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



264	 Шляхами святості Післямова	 265

Десятинна церква була зведена на крові перших київських 
християн-християн мучеників Федора й  Іоанна9. На цьому міс-
ці, як засвідчує літописець, знаходився їхній двір, на якому вони 
були розтерзані язичниками в 983 році, через що в тогочасній сус-
пільній свідомості воно виступає як loca sancta — святе місце. Це 
підтверджують, зокрема, слова митрополита Іларіона, який від-
значав, що Десятинна церква була збудована Володимиром на пра-
вовірній основі: «Благовѣрию твоему, о блажениче, святаа церкви 
святыа Богородица Мариа, юже създа на правовѣрнѣи основѣ»10. 
Кров перших християн мучеників є опорою першохраму і зв’язком 
між землею і небом. Федір та Іоанн шанувалися кліром Десятин-
ної церкви. Їхні імена згадувалися щоденно, під час кожної лі-
тургії в особливому тропарі: «Кровь вашеа якоже Авелева вопиет 
к Богу, преподобнии, яко вы первии явистася мученики в Россий-
стей земли; темъ же и сия жертва ваша, от нечистых жертв ко еди-
ней чистей, Князя обрати, и на месте храмины вашея храм Божий 

9  Айналов Д. К вопросу о строительной деятельности св. Владимира // Сбор-
ник в память святого равноапостольного князя Владимира. Санкт-Петербург, 
1917. Т. 1. С. 24–25.

10  «Слово о законе и благодати» Иллариона. С. 97.

соорудися; молитеся ко Господу, блажении страстотерпцы Варяж-
стии, Феодоре со чадом твоим Иоанном, спаситися душам нашим». 
День їхньої пам’яті припадав на 12 липня.

Будівництво храму Богородиці Десятинної тривало сім років. 
У неділю 12 травня 995 року церква була освячена. Того празни-
кового дня Володимир переступив разом з  усим кліром її поріг 
і склав молитовну подяку Богу: 

Володимеръ видѣвъ церковь свершену, вшедъ в  ню и  помо-
лився Богу, глаголя: Господи Боже ! Призри с  небесе, и  вижь. 
И  посѣти винограда своего. И  сверши, яже насади десница Твоя, 
новыя люди си, им же обратилъ еси сердце в разум, познати Тебе, 
Бога истинного. И призри на церковь Твою си, юже создах, недо-
стойный рабъ Твой, въ имя рожьшая тя матере приснодѣвыя Бо-
городица. Аще кто помолиться въ церкви сей, то услыши молитву 
его молитвы ради пречистыя Богородица11. 

Про пишне і  врочисте внутрішнє оздоблення храму можна 
лишень здогадуватися за вцілілими фрагментами мармурових, 
орнаментованих рельєфними зображеннями хрестів капітелій, 

11  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 124.

Будівництво Володимиром Десятинної церкви в Києві. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису

Освячення Десятинної церкви. 
Мініатюра Радзивіллівського літопису



266	 Шляхами святості Післямова	 267

декорованих шиферних плит і мозаїчного й фрескового живопису12. 
Набірна мозаїчна підлога з оригінальним геометричним малюнком 
пишним килимом стелилася до ніг. Збудований Володимиром пер-
шохрам був щедро прикрашений дорогоцінним церковним начин-
ням, вивезеним із грецького міста Корсуня (Херсона). 

З-поміж священних реліквій кримського Корсуня, що заклали 
духовні підвалини раннього київського християнства найповаж-
нішою святинею були мощі святого Климента — четвертого Папи 
Римського. Учень апостола Петра він прийняв мучинецьку смерть 
у Херсонесі, де відбував заслання за імператора Траяна (98–117 рр.). 
Поміщені в  одному з  вівтарів кафедрального собору стольного 

12  Див.: Архипова Є. Архітектурно-пластичний декор та саркофаги Десятин-
ної церкви // Церква Богородиці Десятинна в Києві. До 1000-ліття освячення. 
Київ, 1996. С. 61–65; Ганзенко Л., Коренюк Ю., Мєднікова О. Нові дослідження 
археологічних колекцій стінопису Десятинної церкви та прилеглих споруд // 
Церква Богородиці Десятинна в Києві. До 1000-ліття освячення. С. 68–73.

граду Русі, вони утворювали 
духовну, священну основу ки-
ївського першохраму. Церк-
ва Богородиці Десятинна 
в  Києві й  у  найпотаємніших 
глибинах народної пам’яті 
православних слов’ян зали-
шалася всім церквам мати13. 
Пошанування св.  Климента 
Римського, стрімке піднесен-
ня його культу на Русі в кін-
ці Х–ХІ  століть мало вели-
ке значення для осягнення 
національної ідентичності 
раннього київського християнства. Анонімне Слово на оновлення 
Десятинної церкви, складене в  1039 році прирівнює Климента до 
«церковного сонця», яке «оть Рима убо в Херсонь, от Херсоня въ 
нашю Рускую страну створи приити». З пришестям св. Климента 
до Києва, це місто, наповнившись Божою благодаттю, стало на Русі 
«всех градъ славнее». Слово називає св. Климента покровителем/
захисником Київської держави («заступниче стране Рустей, и вен-
че преукрашенный славному граду нашему (Києву.  — В. Р.) и  ве-
лицей митрополии же мати градом; тобою Рустии князи хвалятся, 
святители ликують, иереи веселяться, мниси радуются, людие до-
бродушьствують»), пов’язуючи Рим, Херсонес і Київ в єдину лінію 
поширення християнства («иже умножи своего Господина талант, 
не токмо въ Риме, но всему и въ Херсоне, еще и въ Рустемъ мире»)14. 
Отже, Київська Русь знаходить своє місце в християнському світо-
порядку, заснованому на апостольській місії. 

Святі мощі римського єпископа надавали їй респектабельнос-
ті, через що вона могла прибрати на себе й функції кафедрального 
храму, залишаючись водночас великокнязівською усипальницею. 

13  Див.: Безсонов П. Калеки перехожие Москва, 1861. Т. 1. С. 295, 299; Федо-
тов Г. Стихи духовные (Русская народная вера по духовным стихам). Москва, 
1991. С. 68.

14  Цит. за виданням: Карпов А. Ю. «Слово на обновление Десятинной церк-
ви» по списку М. А. Оболенского // Архив русской истории, 1992, № 1. С. 109.

В. П. Верещагін. «Звільнення від язичництва».  
Закладення Десятинної церкви в Києві. 988 р. 
Хромолітографія. 1893 р.

Десятинна церква. 989–999 рр. 
Реконструкція Ю. С. Асеєва 



268	 Шляхами святості Післямова	 269

Коли настав час, в окремому приділі храму були встановлені мар-
мурові саркофаги самого Володимира та його грецької дружини 
Анни. Прикметно, що сповіщаючи про ці гробівці, саксонський 
хроніст початку ХІ століття Тітмар Мерзебурзький свідчить, 
що вони стоять посеред храму, який він називає «церквою муче-
ника у  Христі Папи Климента (aecclesia Christi martiris et Papae 
Clementis)15. Ця, очевидно, вельми популярна в народі назва київ-
ського першохраму співвідносилась, як уявляється, з тогочасними 
уявленнями про Десятинну церкву передусім як мартирій, апос-
тольське місце. 

Біля апостольських мощей, у  церкві святих Апостолів у  Кон-
стантинополі була похована мати Костянтина І  Олена: «погребе-
на бысть сыном своим въ церкви святых Апостолъ, соущи церк-
ви тои въ Константинѣ градѣ»16. У  життєписі Константина (Vita 
Constantini) пера Євсевія Кесарійського сповіщається про те, що 
той «определил там место самому себе в  положенный час своей 
кончины, предвидя, что его тело после смерти станет соучастни-
ком обращения к  Апостолам вследствие перенесенного рвения 
веры, чтобы также и  после смерти он был почитаем от молитв, 
которые будут там возносится во славу Апостолов»17. 

Так само і Десятинна церква Успіння Богородиці у Києві стала 
одночасно мартирієм святого Климента і мавзолеєм перших київ-
ських князів. В 1044 році з  ініціативи Ярослава Володимировича 
(Мудрого) сюди перенесли ще й останки Ольжиних онуків — Яро-
полка (помер у 980 р.) та Олега (помер у 977 р.) Як продовжувач 
справи свого батька він неодмінно мав подбати про улаштування 
у цьому храмі гідної пам’яті княгині Ольги гробниці. У 1078 році 
у  мраморяній раці, тобто мармурованому саркофазі тут було 

15  Thietmar von Merseburg: Chronik. Berlin, 1962. L. VIII. P. 35; Латиноязыч-
ные источники по истории Древней Руси / сост., пер. и комм. Свердлова М. Б. 
Москва ; Ленинград, 1989. С. 67.

16  Истрин В. М. Хроника Георгия Амартола в древнем славянорусском пере-
воде. С. 340.

17  Цит. за виданням: Высоцкий А. М., Шелов-Коведяев Ф. В. Первая церковь 
Апостолов в Константинополе и ее наследие в средневековом мире // Римско-
Константинопольское наследие на Руси: идея власти и политическая практика. 
Москва, 1995. С. 66. Порівн.: Vita Konstantini / Ed. H. G. Opitz // Byzantion, 1934. 
T. 9. P. 590.

поховано сина Ярослава 
Мудрого — Ізяслава. Останнє 
із зафіксованих давньорусь-
кими літописами княжих по-
ховань у  Десятинній церкві 
відноситься до 1093 р., коли 
тут було покладено тіло сина 
Ізяслава Ярославича  — Рос-
тислава.

Десятинна церква, яка до 
30-х років ХІ століття фак-
тично відігравала провідну 
роль у  духовному житті Ки-
ївської Русі у майбутньому зазнала багатьох нещасть. В 1169 році 
вона була пограбована сином владимирського князя Андрія Бо-
голюбського — Мстиславом, а в січні 1203 року — Рюриком Рос-
тиславичем. У грудні 1240 року, під час монголо-татарської інвазії 
церкву було зруйновано. На її руїнах було пізніше зведено церкву 
Миколи Десятинного (до 1635 р. належала уніатам). Коли Петро 
Могила споруджував тут нову Десятинну церкву на честь Різдва 
Богородиці (освячена у 1654 році), він, за переказами, віднайшов 
останки Володимира і  Ольги. Святитель Димитрій Ростовський 
стверджує, що принаймні до кінця ХVІІ століття останки княгині 
Ольги зберігалися в цій церкві і вшановувались як чудотворні.

Однак, вже у наступному, ХVІІІ столітті за загадкових і нез’я
сованих й досі обставин, останки княгині Ольги, як стверджують 
історики минулого, були перепоховані в  іншому місці18. У науко-
вій літературі побутує розхожа думка про те, що вони були пере-
несені до храму святої Софії. Посол німецького цісаря Еріх Лясо-
та, який відвідав Київ весною 1594 року у своїх спогадах про цю 
подорож, перераховуючи поховання князів та святих у святій Со-
фії називає серед них і гробівець «княгині Ольци».

Вважається, що Ольга була похована в  різьбленому шифер-
ному саркофазі, що експонується нині в  Трапезній церкві Націо-
нального заповідника «Софія Київська». Він складається «із семи 

18  Макарий. История русской Церкви. Москва, 1995. Т. 1. С. 85 87. (Барсу-
ков Н.) Источники русской агиографии. Санкт-Петербург, 1882. С. 412.

Гаданий саркофаг княгині Ольги



270	 Шляхами святості Післямова	 271

шиферних плит по 4 см завтовшки, що з’єднувалися в  середині 
двома залізними зв’язками. Його зовнішні поверхні прикрашені 
різьбленою орнаментацією, яка поєднує в  собі ранньохристиян-
ські мотиви: хрест і  кипариси в  арках, прості хрести з  трапеціє-
подібно розширеними закінченнями рамен і  чудовий зразок пле-
теного орнаменту. Чотирі великі кола, з’єднані вузлами плетива 
з рамкою між собою, прикрашають його віко з лицевого боку. Вони 
утворені опуклою стрічкою, профільованою по краях заглиблени-
ми борозенками, всередині кіл вміщені розетки різних форм. Роз-
квітлим хрестом і хрестом «на сфері» такої ж форми прикрашені 
обидві торцеві стінки саркофага»19. Цей саркофаг був віднайдений 
у 1826 році біля північної стіни, відновленої за проектом В. П. Ста-
сова кам’яної Десятинної церкви. В Кратком историческом описа-
нии Первопрестольной Десятинной церкви 1829  року ця знахідка 
атрибутувалася як князівське жіноче поховання, однак «чиє саме, 
невідомо, через те, що гроба Св. Великої Княгині Ольги не знайде-
но, оскільки він був дерев’яним і зруйнувався під плином часу». 

Тим часом у  популярному серед київських прочан видан-
ні  — Галерее Киевских достопримечательніх видов и  древностей 
(1857 р.), цей саркофаг уже беззастережно приписувався княгині 
Ольги. Таку атрибуцію саркофага успадкувала й  пізніша історіо-
графія. Проте сучасні дослідники київських старожитностей, опи-
раючись на дані автентичних писемних джерел, а також результа-
ти спеціальних аналізів будівельного розчину гробниці доводять, 
що остання була виготовлена за візантійськими зразками не рані-
ше другої половини ХІ–ХІІ ст.: «той факт, що різьблений шифер-
ний саркофаг Десятинної церкви замурований у  гробницю, дає 
підстави вважати, що в  ньому було здійснено поховання помер-
лого, а не перезаховання мощей. Проте хто був похований у цьо-
му саркофазі  — князь чи княгиня, залишається не  з’ясованим»20. 
Підставою для такого висновку є з-поміж іншого та обставина, що 

19  Архипова Є. Шиферний саркофаг «княгині Ольги» з  Десятинної церкви: 
проблема атрибуції // Наукові записки Інституту археографії та джерелознав-
ства ім. М. С. Грушевського. Т. 6: Біографічна некрополістика в контексті сучас-
ної історичної науки. Джерела та результати досліджень. Київ, 2002. С. 25.

20  Архипова Е. Существует ли саркофаг княгини Ольги? // Древний мир: 
история, археология, нумизматика, 2001, № 2. С. 34; Архипова Є. Шиферний сар-
кофаг «княгині Ольги» з Десятинної церкви: проблема атрибуції. С. 29.

крім зотлілих залишків тканини й шматків шкіри інших предметів 
у саркофазі не було виявлено. 

Наземні (відкриті) саркофаги із священними останками князів 
виготовлялися зазвичай із монолітних блоків каміння, а щілини 
між ящиком і кришкою для герметичності замазували цементним 
розчином. Можливо, саркофаг із священними останками княгині 
Ольги кияни замурували цеглою, щоб зберегти цю святиню в ли-
ховісну епоху монголо-татарських завоювань. Хай там що, святі 
мощі княгині Ольги були в києво-руські часи однією з найбільш 
шанованою християнською реліквією Києва, об’єктом масових па-
ломництв і поклоніння, а також літературних ремінісценцій.

Формування літературно-агіографічної традиції пошанування 
княгині Ольги й  уславлення її як святої історіографічна тради-
ція відносить вже до часів правління в  Києві князя Володимира 
Святославича. Слідом за звісткою про смерть і поховання Ольги 
в  Повісті временних літ вміщена розлога похвала княгині, яка за 
своїм ідейним змістом схожа з  літописною похвалою хрестителя 
Русі — князя Володимира й належала, на думку Д. С. Лихачова21, 
перу одного й того ж автора:

…си бысть предътекущия крестьянстѣи земли  . аки деньни-
ца предъ солнцемъ  . и  аки зоря предъ свѣтомъ  . си бо сьяше аки 
луна в нощи  . тако и си в невѣрныхъ человѣцехъ свѣтящеся  . аки 
бисеръ в  калѣ  . кальни бо бѣша грѣхомъ  . неомовени крещеньемь 
святымъ  . си бо омыся купѣлью святою  . и  совлечеся грѣховною 
одежевъ  . ветхаго человѣка Адама  . и  въ новыи Адамъ облечеся 
еже есть Христосъ . мы же рцѣмъ к неи радуйся Руское познанье . 
къ Богу начатокъ примеренью быхомъ . си первое вниде в Царство 
Небесное от Руси . сию бо хвалят рустие сынове аки началницю . 
ибо по смерти моляше Бога за Русь22. 

Літописна похвала княгині Ольги побудована, як зауважила 
було В. П. Адріанова-Перетц, на розгорнутій візантійській мета-
форі Богородиця  — враннішннє сонце23. Ольга уславляється тут 

21  Лихачев Д. С. Повесть временных лет // Лихачев Д. С. Великое наследие. 
2-е изд., доп. Москва, 1980. С. 89.

22  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 68.
23  Адрианова-Перетц В. П. Очерки поэтического стиля Древней Руси. Мос

ква ; Ленинград, 1947. С. 25.



272	 Шляхами святості Післямова	 273

як посередниця Божественного од-
кровення Русі й перша руська свята24. 
Вже в перші роки після смерті хрести-
теля Русі (25 липня 1015 р.) у Києві, 
на думку О. В.Назаренка існувала, 
«так чи інакше літературно оформле-
на традиція про його хрещення (що, 
ймовірно, склалася ще за життя кня-
зя), котра, пізніше, минаючи Іларіона 
і Якова Мніха, відбилась уже у Почат-
ковому зведенні 1090-х  років і  в  По-
вісті временних літ»25. Ця традиція 
нероздільно пов’язала Володимира 
з  постаттю княгині Ольги. Це вона, 
прибравши в хрещенні ім’я святої ца-
риці Олени прищепила Володимиру 
думку про хрещення Русі. Хреститель 
Русі  — князь Володимир Великий 
і  Ольга в  пам’ятках староруської пи-
семності уподібнюються відповідно 
Костянтину Великому та його мате-
рі — Олені. Розвиваючи цю паралель, 
Яків Мніх, зокрема, наголошував:

…и ты, блаженыи Володимерю, 
подобно Констянтину Великому 
створи. Яко же онъ вѣрою вели-
кою и любовью Божиею подивихся, 
утверди всю вселенную любовию 
и  вѣрою, и  святымъ крещеньемъ 
просвѣти весь миръ, и  законъ Бо-
жии по всеи вселенѣи заповhда, 
и  раздруши храмы идольскыя съ 
лжеименьными богы, и  святыя же 

24  Подскальски Г. Христианство и богословская литература в Киевской Руси 
(988–1237 гг.). С. 27.

25  Назаренко А. В. Элементы житийной традиции о  св. Владимире в  запад-
ноевропейской литературе первой половины ХІ в. // Древняя Русь и Запад. На-
учная конференция. Книга резюме. Москва, 1996. С. 35.

церкви по всеи вселенѣи постави на 
хвалу Богу, въ троицѣ славимому, отцю 
и сыну и святому духу, и крестъ обрете 
всего мира спасенье, съ божественою 
и  богомудрою матерью своею святою 
Оленою и  съ чады многы, приведе къ 
Богу святымъ крещеньемъ бещисле-
ное множество, и  требища бѣсовьская 
потреби, и  храмы идольскыя раздру-
ши, и  церквами украси всю вселеную 
и грады, и заповѣда въ церквахъ памя-
ти святыхъ творити пѣньи и молитва-
ми и праздникы праздновати на славу 
и  на хвалу Богу. Тако же и  блаженыи 
князь Володимиръ створи с  бабои 	
своеи Олгои26.

Не можу погодитися з  тверджен-
ням тих дослідників, які вбачають 
у  цитованому вище тексті «наївний 
виїв патріотизму автора, який праг-
нув показати, що Руська земля люби-
ма Богом і  що вона також висунула 
християнських князя і  княгиню, гід-
них порівняння з  великими Костян-
тином та його матері»27. Уподібнен-
ня княгині Ольги із святою Оленою 
не  було, на мій погляд, формальним 
чи поверховим. У  багатьох літопис-
них списках послідовно проводиться 
думка проте про те, що: «Бѣже имя 
еи (Ользі. — В. Р.) речено въ крещенїі 
Олена, яко же и пръвая Царица, мати 
Великаго Константина»28.

26  Зимин А. А. Память и Похвала Иакова Мниха и Житие князя Владимира 
по древнейшему списку. С. 68–69.

27  Очерки по Истории Русской Святости / сост. Иеромонах Иоанн (Кологри-
вов). Siracusa, 1991. С. 64.

28  Летописец Переяславля Суздальского. С. 13.

М. В. Нестеров.  
Святий цар Константин. 

Розпис Володимирського собору 
в Києві

М. В. Нестеров.  
Свята цариця Олена. 
Розпис Володимирського собору 
у Києві



274	 Шляхами святості Післямова	 275

Духовний подвиг княгині Ольги й цариці Олени за своєю при-
родою ідентичний: він полягав у  віднайденні/добуванні Хреста 
в прямому й переносному значеннях:

Божественна же Елена, въ Иерусалимъ пришедъши на възи-
скание Честьнаго креста и обрѣтши крестъ, създа церковь дивноу, 
разроуши капище Афродитино на волчие крови създане от безбож-
ныхъ Элин, и възъвратившися много сынови о Христовѣ вѣрѣ из-
глагавши, преставися, соущи лѣтом осьмьюдесять29.

Хрест у культі Костянтина й Олени символізує поєднання хрис-
тиянства із земною владою, стає зброєю перемоги, знаряддям упо-
рядкування землі30. Канон на Воздвиження св. Кузьми Маюмського 
уславлює хрест як побідоносне оружжя християнських князів:

Божественнымъ судомъ предизбраннии веселитися христ-
манстии вѣрнии Царие, хвалитеся побѣдоноснымъ оружиемъ, 
приємше от Бога крестъ честный: въ семъ бо колѣна, браней дерзо-
сти ищуще, разсыпаются во вѣки31. 

Місія княгині Ольги й  Володимира полягала в  добуванні 
й  утвердженні хреста, що відповідно до тогочасних уявлень сиг-
налізувало світові про початок державності на Русі. Уподібнення 
хреста з Деревом Життя демонструє Канон княгині Ользі, створе-
ний у другій половині ХІІ століття єпископом Кирилом з міста Ту-
рова. Уславлюючи княгиню Ольгу, він не випадково проголошує її 
Матір’ю князів руських, яка насадила на Русі рай церковний і по-
ставила серед нього Хрест як Живодайне Дерево: «богосажднныи 
раи церковныи създа, в неи же древо животное крестъ вдружися»32. 

За спостереженнями М. Б. Плюханової, сюжет віднайдення 
хреста відіграє велику роль у народних колядках. Історія мандрів-
ки святої Олени до Єрусалиму за хрестом (ходила блудила свен-
та Олена) зберігає тут, на думку дослідниці, зв’язок з  мотивами 

29  Истрин В. М. Хроника Георгия Амартола в древнем славянском переводе. 
Т. 1. С. 340.

30  Плюханова М. Сюжеты и символы Московского царства. С. 108–110.
31  Богослужебные каноны на славянском и русском языках, изд. Е. Ловяги-

ным. Санкт-Петербург, 1886. С. 169.
32  Никольский Н. К. Материалы для истории древнерусской духовной 

письменности. ХІІ: Кирилла мниха канон и стихиры на память преподобной кня-
гини Ольги, бабы Владимира. С. 88.

південнослов’янських апокрифічних переказів на цю тему і сягає 
своїми витоками Житія Костянтина й Олени33. 

Створені в  києво-руські часи літературні твори, зокрема, Сло-
во про закон і благодать митрополита Іларіона, Пам’ять і похвала 
Якова Мніха й  Канон Кирила Туровського засвідчують потуж-
ний емоційний зв’язок церковно-політичної еліти Київської Русі 
з предвісницею християнської землі. Вони дали могутній поштовх 
до організації програмного пошанування і  канонізації княгині 
Ольги. Це питання порушувалося, очевидно, ще Ярославом Муд
рим у  середині ХІ століття. Однак церковна канонізація Ольги 
й  Володимира відбулася лише в  першій половині ХІІІ століття 
або, за Дж. Феннелом, у 1284 році34. Пізня канонізація Володими-
ра, а відтак і  Ольги, пояснюється небажанням митрополитів-гре-
ків канонізувати їх як хрестителів Русі, а не мучеників (подібно до 
того як були канонізовані брати-страстотерпці Борис і Гліб Воло-
димировичі) та відсутністю вагомих свідоцтв про посмертні чуда35. 

Для канонізації того чи іншого подвижника віри й  благочестя 
необхідними є три умови — віднайдення нетлінних мощів святого, 
святість життя й дар чудотворіння: «для причисления усопших по-
движников благочестия к лику святых служило прославление по-
движников даром чудотворений или еще при жизни, примеры чего 
известны, или же, как это было наибольшей частью, по смерти. 
В Греческой церкви, были целые несколькие классы подвижников, 
для причтения которых к  лику святых служили иные основания 
кроме или помимо прославления даром чудотворений. У  нас  — 
оно единственное общее основание. Производство дела о причте-
нии к  лику святых, составлявшее так сказать канонизационный 
процесс, состояло в том, что подлежащей власти, если она не была 
очевидицею чудес, совершавшихся при гробе какого либо подвиж-
ника благочестия, доносимо было о сих последних и что власть так 
ли иначе удостоверялась в справедливости донесения. Самое при-
чтение к лику святых состояло в том, что в день успения святого 

33  Плюханова М. Сюжеты и символы Московского царства. С. 115.
34  Fennel J. When Was Olga Canonized ? //Christianity and the Eastern Slavs. 

Vol. 1: Slavic Cultures in the Midle Ages / Ed. B. Gasparov, O. Raevsky-Hughes. 
(Californie Slavic Studies. Vol. 16).  Berkely, etc. 1993. P. 77–82.

35  Федотов Г. П. Канонизация святого Владимира // Символ Париж, 1988. 
Т. ХІХ. С. 159–168.



276	 Шляхами святості Післямова	 277

или вдень открытия его мощей или же в оба дни назначалось еже-
годное церковное празднование его памяти. Для празднования па-
мяти святого нужна была служба ему, а равно требовалось, чтобы 
написано было (существовало) и его житие. Самый чин или самое 
празднество причтения к лику святых или канонизации состояло 
в том, что в назначенный день совершаемо было в храме, в кото-
ром, под которым или близ которого находились телесные останки 
или мощи усопшего подвижника торжественное богослужение»36. 
Усі ці умови, слід гадати, були дотримані. 

За свідченням Повісті временних літ тіло княгині Ольги зали-
шалося нетлінним: «се бо вси чловеци прославляють видяща ля-
жащая в тѣлѣ на много лѣт» . Це було, на думку літописця, озна-
кою її праведності: 

…о сяковых бо Давидъ глаголяше а в память вечную праведник бу-
деть . от слуха зла не оубоится . готово серце его уповати на Госпо-
да . утвердися серце его и не подвижится (Пс. 111: 6–8) Соломанъ 
бо рече праведници въ вѣки жиоуть и от Господа мьзда имъ есть . 
и  строенье от Вышняго  . сего ради примуть царствие красотѣ  . 
и  вѣнець добротѣ от руки Господня  . яко десницею покрыетъ я  . 
и мышцею защитить я (Пр. 4: 18) . защитить бо есть сию блажену 
Вольгу . от противника и супостата диявола37. 

Розлогий опис чудотворіння біля гробниці княгині Ольги зали-
шив Яків Мніх: 

Блаженая бо княгини Олга прослави Бога всими дѣлы сво-
ими добрыми, и  Бог прослави ю. И  ино чюдо слышите о  неи. Въ 
гробѣ, ид же лежить блаженое и  честное тѣло блаженыя княгинѣ 
Олгы, гробъ каменъ малъ въ церкви святыя Богородица, ту цер-
ковъ созда блаженыи князь Володимиръ каменую въ честь святѣи 
Богородици. И есть гробъ блаженыя Олги и наверху гроба оконче 
створено и туда видити тѣло блаженыя Олгы лежаще цѣло. Да иже 
с вѣрою придеть, отворится оконче и видить честное тѣло лежаще 
цѣло и  дивися чюду таковому, толико лѣт въ гробѣ лежащю тѣлу 
не  раздрушимуся. И  человѣцѣ же вѣрнѣи, видивши чюдо, толико 
славять Бога, дивящеся милостии Божии юже имать на святыхъ 

36  Голубинский Е. История канонизации святых в Русской Церкви. Москва, 
1903. С. 41–42.

37  Лаврентьевская летопись // ПСРЛ. Т. 1. Стб. 68–69.

своихъ. О дивное и страшное чюдо, братье, и преславно! Достоино 
и похвалы всякоя тѣло то честное: в  гробъ чѣло, акы спя почива-
еть. Поистинѣ дивенъ Богъ въ святыхъ своихъ, Богъ Израилевъ. То 
вѣдя, вѣрьнѣи человѣцѣ прославять Бога, прославляющаго рабы 
своя. А другымъ, иже не с вѣрою приходять, не отворится оконче 
гробное, и не видять тѣла того честнаго, но токмо гробъ. Тако Богъ 
прослави рабу свою Олгу, рускую княгиню, нареченую въ святомъ 
крещеньи Елена38. 

Церковний письменник-енциклопедист ХVІІ століття святи-
тель Димитрій Ростовський (Туптало) у своїй славнозвісній збір-
ці Четьї-Мінеї, засвідчуючи чудеса біля нетлінних мощей княгині 
Ольги39, серед іншого говорить ще й про зцілення віруючих у Де-
сятинній церкві.

Важливою передумовою канонізації княгині Ольги була під-
готовка її Житія. Однак житійна література про неї починається 
лише від ХІІІ століття, набуваючи популярності в  ХVІ столітті, 
коли на Церковному Соборі 1547 року було підтверджено повсюд-
не пошанування пам’яті Ольги40.

Свята й  рівноапостольна княгиня Ольга гідно пошанована 
в  східнохристиянському православному світі. Житіє київської 
святої було вельми популярним серед південних слов’ян. Уже на-
прикінці ХІІІ–ХІV століть воно увійшло до складу середньобол-
гарської і  сербської редакцій південнослов’янського Прологу41. 
І дотепер популярними залишаються на Балканах усні, фольклор-
ні перекази про княгиню Ольгу. Одне з них, записане болгарською 
дослідницею Іліаною Чековою у  1974 році, доводить болгарське 
походження київської княгині, ототожнюючи її «малу батьківщи-
ну» зі стародавнім містом Мелник42.

38  Зимин А. А. Память и Похвала Иакова Мниха и Житие князя Владимира 
по древнейшему списку. С. 69–70.

39  Див.: Димитрий Ростовский. Жития святых. [Репр. изд. 1903 г.: с доп.. 
объясн. прмеч. и изобр. Святых]. Кн. 11: Июль. Київ, 1999. С. 319–320.

40  Гриценко З. А. Агиографические произведения о княгине Ольге // Литера-
тура Древней Руси : сб. науч. трудов. Москва, 1981. С. 35–37.

41  Павлова Р. Жития княгини Ольги в южнославянских рукописях ХІІІ–
ХІV вв. // Болгарская русистика, 1989, № 5. С. 42–53.

42  Предание за княгиня Олга от гр. Мелник // Чекова Илиана. Образи на све-
тостта в Киевска Русия от ХІ век // Годишник на Асоциация «Онглъ»: Култ и об-
рядност. София, 2001, Т. 2, Год. ІІ. С. 99 - 101.



278	 Шляхами святості Післямова	 279

Ще в  домонгольську добу 
з’являються іконописні пор-
трети княгині Ольги, які од-
нак з тих часів не збереглися. 
Найдавніша мініатюра, що 
зображує Ольгу містить-
ся в  згадуваній вже Хроніці 
Іоанна Скіліци. Вона має на-
зву «Архонтиса русів, жона 
Ельга, яка прийшла до царя 
Костянтина і  була охреще-
на». У  Радзивіллівському 
ілюмінованому літописі 
ХV  століття, скопійованого 
з рукопису ХІІ століття, збе-
реглося дев’ятнадцять мініа-
тюр із зображенням княгині 
Ольги. За спостереженнями 
С. О. Висоцького, на всіх мі-
ніатюрах Ольга постає «з ми-

ловидним, округлим лицем, у одному випадку — з посмішкою на 
вустах. Червона довга мантія накинута на синю сукню, підпере-
зану поясом. Голова покрита хусткою-мафорієм, який спадає на 
плечі. Корона-стемма відсутня, але на мафорій, як здається, одяг-
нутий вінець у вигляді кільця»43. Здається, автор помилково при-
йняв за вінець, одягнуту на мафорій шапочку44. Цей атрибут ново-
охрещеної християнки вона привезла до Києва. Зовнішній вигляд 
шапочки в деталях відтворено на пізніх літографіях45.

43  Висоцький С. О. Княгиня Ольга і Анна Ярославна — славні жінки Київ-
ської Русі. Київ, 1991. С. 43.

44  Див.: Срезневский И. Древние изображения великого князя Владимира и 
великой княгини Ольги // Древности: Археологический вестник, издаваемый 
Московским археологическим обществом. Москва, 1868. Т. 1. С. 7. При тому ав-
тор вмотивовує, що в більш пізні часи Ольга зображалася, «стоячи зі складени-
ми на персах руками, в прикрашеній шапочці, одягнутої на хустку, що закривала 
частину лоба, скроні і частину шиї, у довгій, підперезаній спідниці з підкладкою 
і широкими рукавами, або у плащі з пологим коміром» (Срезневский И. Древние 
изображения великого князя Владимира и великой княгини Ольги. С. 6).

45  Див.: Протоиерей Лебедев Лев. Крещение Руси. С. 84.

Образ княгині Ольги став невід’єм
ним атрибутом художнього розпису 
християнських церков. Її зображен-
ня посідають чільне місце насампе-
ред у  стінописі Софійського собору 
в  Києві. На атрибутованих С. О. Ви-
соцьким фресках, як Іподром і  При-
йом княгині Ольги візантійським ім-
ператором, обличчя Ольги має, за 
словами дослідника, «досить суворий 
вигляд: великі очі, тоненькі темні тро-
хи вигнуті брови, прямий правильної 
форми ніс. З-під мафорія виглядає 
темно-каштанове волосся з  проділом 
по середині. Дуже виразний рот кня-
гині з  щільно стуленими тонкими 
губами, що надає обличчю владного, 
вольового виразу. На вигляд їй близь-
ко 50 років, а може, трохи більше»46. 
У  XVIII  столітті в  інтер’єрі Софій-
ського собору, в так званій капелі Ма-
зепи, з’являється барокове стінописне 
олійне зображення постаті княгині 
Ольги. Не  оминули її увагою і  маля-
ри, які здійснили у  1742–1744  роках 
розпис фасаду Троїцької надбрамної 
церкви Києво-Печерського монас-
тиря. На київському  ж Печерську 
1839  року постала парафіяльна церк-
ва, збудована «в ім’я святої рівноапос-
тольної княгині Ольги у «византийском вкусе»47. Крім головного 
престолу, в Ольгинській церкві містився й боковий престол в імя 
св. Михаїла — гаданого першого київського митрополита.

46  Висоцький С. О. Княгиня Ольга і Анна Ярославна — славні жінки Київ-
ської Русі. С. 49.

47  Державний архів м. Києва Ф. 19, Оп. 1, Справа 341: О постройке близ Пе-
черського рынка церкви во имя Св. Благоверной княгини Ольги. 15 арк.

В. М. Васнєцов.  
Свята княгиня Ольга. 

Розпис Володимирського собору 
у Києві

М. В. Нестеров.  
Спаситель і Свята Велика княгиня 
Ольга. 
Розпис Володимирського собору в Києві



280	 Шляхами святості Післямова	 281

1882 року в  Києві було завершено 
будівництво Свято-Володимирського 
кафедрального собору, освячеченого 
20 серпня 1886  року. Його головний 
портал прикрашає бронзовий баре-
льєф із зображеннями княгині Ольги 
й Володимира Великого. В іконостасі 
собору серед інших святих впізнава-
ною є  іконописний лик княгині Оль-
ги, пензля В. М. Васнєцова (1848–
1926).

Мальовидла княгині Ольги при-
крашають не  тільки давні, але й  мо-
дерні християнські храми в  далеких 
і  близьких світах. Таких, наприклад, 
як Святотроїцька церква болгарсько-
го міста Банско, збудована в  серед-
ині ХХ століття48 чи церква святої 
Трійці в північноамераканському міс-
ті Кергонксон. Укладення антології 
малярських образів княгині Ольги 
в  українському і  світому мистецтві 
є актуальним, інтелектуально приваб
ливим науковим завданням, яке, пере-
конаний, найближчим часом знайде 
своїх виконавців.

1911 року на Михайлівському май-
дані в  Києві постав пам’ятник княги-
ні Ольги виготовлений за проектом 
скульптора І. Кавалерідзе. Зруйнова-
ний у 1919–1923 роках цей монумент 

48  Чекова Илиана. Образи на светостта в Киевска Русия от ХІ век. С. 97–98.

був відновлений вже в мармурі в 1996 році. У суверенній Україні 
серед інших державних відзнак і нагород було також встановлено 
орден княгині Ольги. Через роки й століття княгиня знову і зно-
ву повертається, мовлячи словами Якова Мніха, додому, до людей  
своїх.

У вічному її поверненнні й захований ключ до осягнення фено-
мену княгині Ольги. 

Свята княгиня Ольга. 
Іконопис храму у місті Кергонксон (США)

Пам’ятник княгині Ользі  
у місті Баунд-Брук  

(штат Нью-Джерсі, 
США) 

Скульптор П. Капшученко. 
1987 р.



Іменний покажчик	 283	

Барановський П. Д.  149
Барац Г. М.  96, 166
Бегунов Ю. К.  97
Безсонов П.  267
Белецкий С. В.  71, 179
Беляев Н. Т. (Бєляєв М. Т.)  17
Берлинський М. Ф.  120, 121
Блок Марк  94, 133, 184
Богушевский Н.  61
Болеслав, моравський унязь  73
Борис, болгарський цар  254
Борис I  68
Борис Володимирович, князь  275
Боровський Я. Є.  119
Брайчевський М. Ю.  48, 154, 193, 

194
Булкин В. А.  143
Бурлюк Д.  256
Буслаев Ф. И. (Буслаєв Федір)  

155, 156

В
Вадим Хоробрий  19
Валенцова М. М.  148
Варда Фока  254
Васенко П. Г.  64
Василій  25
Василій II  207
Василій І  124
Василій Новий  90, 252
Васильев М. А.  118, 123
Васнєцов В. М.  280
Вацлав, моравський князь  73
Веремуд  59
Верещагін В. П.  266
Вернадський Г. В.  73

ІМЕННИЙ ПОКАЖЧИК

А
Авдусин Д. А.  33
Аверинцев С. С.  24
Агафія  222
Адальберт  190
Айналов Д.  264
Актеву  59
Александр Македонський  169
Александров А. А.  61
Алексеев А. И. (Алексєєв А. І.) 63
Анастасій І  57
Андрій (Афанасій, митрополит)  

9, 64
Андрій, апостол 44, 45
Андрій, домініканець 232
Андрій Боголюбський  269
Андрощук Ф. О.  117, 168, 174, 204, 

205
Анна, болгарська принцеса   68
Анна, візантійська принцеса 222
Анна, візантійська дружина князя 

Володимира (Великого) 268

Анна, перша дружина 	
Ярослава Мудрого 63

Ан-Надім  179
Антоній  228, 229
Аполлодор  128
Аріньйон Жан-П’єр  191, 222
Арістов В. Ю. 17,  96, 108, 263
Артамонов М. И. 	

(Артамонов М. І.)  107
Артемій  213
Архипова Е. (Архипова О.)  266, 

270
Аскольд  23, 25, 26, 34, 35, 38–41, 

45, 50, 83, 93
Асмольд  158
Асмуд  131, 134, 157
Асмунд  177

Б
Бадаланова-Покровская Ф. К.  83
Баловнев Д. А. 	

(Баловнєв Д. А.)  6, 7
Баран В.  143

Веселовский А.  112, 203
Вилкул Т. (Вілкул Т. Л.) 16, 141
Виролайнен М. Н.  72, 156
Висоцький С. О. (Высоцкий С. А.)  

195, 196, 201, 224, 226, 278, 279
Водов Володимир  193
Войтович Л.  30
Володимир, київський князь 

(Володимир Святославич, 
Володимир  Великий)  7, 8, 10, 
45, 46, 95, 119, 154, 164, 167, 
168, 173,177, 207, 235, 248, 250, 
264, 265, 269, 271, 272, 274, 275

Володимир Мономах  21, 22, 46, 
96, 97

Володимир Ярославич  63
Вольга Всеславич  80
Воронин Н. Н.  33
Всеволод Ярославич  64, 96, 97
Высоцкий А. М.  268

Г
Гадло А. В.  245
Галенко О.  109
Ганзенко Л.  266
Гаральд  (Гаральд Сігурдсон 

(Суворий)  92, 93, 164, 168, 169
Гаркави А. Я.  81
Гедеонов С. А.  40
Гельги Норвезький  67
Гельха Нібелунгів  67
Георгій Амартол  25, 83, 90, 111, 

144, 169, 210, 258
Гермутруда  134
Геродот  257, 258
Гийу А.  94, 206



284	 Іменний покажчик Іменний покажчик	 285

Гиляров Ф.  28, 161, 229
Гізель Інокентій  235
Гліб Володимирович, князь  275
Голб Н.  74
Голубинский Е.Е. 	

(Голубінський Є. Є.)  124, 200, 
276  

Горский А. А. (Горський А. А.)  31, 
51, 84, 95

Гостомисл  67
Гофф Жак Ле  82, 98, 145
Греков Б. Д.  51
Григор’єв А. В. 	

(Григорьев А. В.)   79
Григорій  201
Грицак Я.  2
Гриценко З. А.  7, 66, 277  
Грушевський М. С. 	

(Грушевский М.С.)  20, 21, 26, 
29, 45, 46, 50–52, 65, 77, 81, 82, 
85–87, 104, 106, 109, 110, 112, 
116, 130, 131, 143, 147, 148, 171, 
177, 188, 189, 215, 221, 244, 246, 
252, 254, 256, 258

Гуди  59
Гумилев Л. Н. 	

(Гумільов Л. М.)  242

Д
Давид  21
Даль Володимир  170
Дамаскін Іоанн  215
Данилевский И. Н. 	

(Данилевський І. М.)  43, 76, 91, 
92, 100–102, 144, 167, 183, 199, 
242, 251, 262   

Дараган Юрій  163

Демин А. С.  155, 196
Димитрій Ростовський (Туптало)  

9, 269, 277
Дір  23, 25, 26, 34, 35, 38, 39, 40, 45, 

83
Длугош Ян  165
Добриня  167
Добровольский Д. А.  90
Домбровський Ян  147
Дубов И. В.  47, 143
Дудченко М.  174
Дуйчев И.  122

Е
Еверс Г.  40
Евзлин М.  138
Еліг-Ельг  37
Ениосова Н. В.  33

Є
Євсевій Кесарійський  268
Євфимій  62
Єпіфаній Кіпрський  144
Єфанда  29

Ж
Жанна д’Арк  147
Жданов Ив.  28, 62
Желєзняк І. М.  41

З
Забелин И. Е.  136
Завадская С. В.  169
Залізняк Л. Л.  107
Зборовський А.  168

Звіздецький Б. А.  158, 159
Зеленин Д.  146
Зиборов В. К. (Зіборов В. К.)  23
Зимин А. А.  5, 197, 231, 233, 273, 

277 
Зоценко В.  58, 150, 174
Зоя, візантійська принцеса  222

И
Иванов С. А.  89, 208
Иловайский Д. И. 	

(Іловайський Дмитро)  20, 50, 
67

Й
Йорданов Иван  253
Йосип  21
Истрин В. М. (Істрін В. М.) 25, 83, 

90, 145, 169, 207, 210, 258, 268, 
274

І
Ібн Русте (Ібн Даста)  81, 147
Ібн-Фадлан  81, 141, 143
Ібн-Хордадбех  81
Іван Грозний  64
Івор  131
Ігор, князь (Ігор Старий)  6, 28, 29, 

30, 40, 41, 45, 46, 57, 58, 59, 65, 
68, 69, 71, 72, 73, 74, 75, 81, 104, 
106, 109, 111, 113, 116, 118, 119, 
123, 124, 127, 134, 135, 149, 153, 
171, 179, 193,194, 198

Ізяслав Ярославич  269
Ікмор  178
Іларіон, митрополит  56, 231, 264

Інегельд  59
Іоанн Богослов  42
Іов  21
Іраклій  240
Ісидор  213
Ісус Навин  19

К
Кавалерідзе І.  280
Казанский М.  108
Калинина Т. М. 	

(Калініна Т. М.)  59
Карамзін М. М. 	

(Карамзин Н. М.)  99, 153, 154
Каргер М. К.  136, 137
Кардини Франко  138
Карл  59
Карл Лисий  18
Карн  59
Карпов А.Ю.  69, 167, 177, 267
Кий  14, 24, 28, 57, 78, 83, 139
Кирило (Костянтин)  97
Кір  258
Клейн Л. С.  122, 123
Ключевський В. О.  	

(Ключевский В. О.)  49, 50
Козьма Майумський  215
Колесов В. В.  183
Комар О. В.  236
Комарович В. Л.  72
Коменський Я. А.  73
Комеч А. И.  253
Кондаков Н. П.  202, 204
Коновалова И. Г.  47, 179
Коновалов Ю. В.  71
Коренюк Ю. А.  196, 226, 266



286	 Іменний покажчик Іменний покажчик	 287

Коробка Н. Н.  160, 161
Королев А. С.  73
Костомаров М. І. 	

(Костомаров Н. И.)  36
Костянтин VІІ Пурпурогенет 

(Багрянородний)  34, 45, 85, 86, 
94, 105, 106, 108, 114, 116, 177, 
188, 189, 191,193, 195, 196,  217, 
218,219, 220, 221, 222, 223, 225, 
230, 233, 237

Костянтин Великий  10, 21, 213, 
215, 217, 231, 268, 272

Котляр М. Ф.  164, 172, 184
Крадин Н. Н.  183
Краутхаймер Рихард  210
Кримхільда  67
Крузе Фрідріх  17
Крум  258
Крюков В. Г.  241
Кузьмин А. Г.  200
Кучкин В. А.  51

Л
Лабунька Мирослав  10
Лебедєв Г. С. (Лебедев Г. С.)  18, 

19, 29,  30, 143
Лебединцев П. Г.  235
Лев VI  94, 206, 207
Лев Диякон  (Лев Диакон)  90, 

114, 122, 123, 127, 128, 178, 203, 
246, 253, 255

Лев І  215
Лев, імператор  25
Леонід (Кавелін)  67
Либідь  28
Либуцій  190
Лисяк-Рудницький Іван  182

Літаврін Г. Г.  (Литаврин Г. Г.)  71, 
72, 83, 113, 189, 191, 192, 201, 
204, 205, 221, 222, 223

Лихачов Д. С (Лихачев Д. С.)  6, 
51, 98, 141, 144, 154, 155, 199, 
200, 271

Лідул  59
Ловмянський Генрик 

(Ловмяньский Х.)  18, 29, 33, 48
Логвин Г. Н.  235
Лосєва О. В. (Лосева О. В.)  60, 

263
Лукин П. В.  51
Лушин В.  19, 20, 22
Людовик Німецький  18
Лют Свенельдович  165
Лясота Еріх  269
Лященко А. И.  91, 164

М
Маврікій  204
Магнер Г. Н.  99, 242
Макарій  64
Максимов Є. В.  58
Максимович М. О.  242
Мал  152, 166, 167
Малишевський І. Г. 

(Малышевский И.)  70, 175
Малк Любечанин  164, 165
Малуша  165, 167
Малх  168
Маркс Карл  52
Меленський О.  41
Мельникова О. О. 	

(Мельникова Е. А.)  15, 16, 30, 
31, 47, 179, 184

Мефодій  97
Мефодій Патарський  90
Мехмед II Завойовник  91
Мєднікова О.  266
Миклашевский И. Н.  180
Микола Десятинний  269
Міллер В.  (Миллер Вс.)  80, 181
Мирзоев В. Г.  139
Мискиня  165
Михаїл, гаданий перший 

київський митрополит  279
Михайло (Михаїл), імператор  24, 

27, 25, 62
Михаїл Сирієць  83
Мицько І.  70
Мірзоєв В. Г.  139
Мніх Яків  5, 7, 197, 231, 233, 272, 

275, 276, 281
Могила Петро  143, 149, 269
Модзелевски К.  182
Мойсей  21
Молчанов А. А.  179
Мороз Й.  122
Моця О. П.  240
Мстислав  46, 269
Мстислав Володимирович  245
Мстислав Лютий  165
Мюллер Людольф  193, 200

Н
Навуходоносор  169
Назаренко О. В 	

(Назаренко А. В.)  59, 73, 81, 
195, 272

Насонов А. М.  7

Нікітенко Н. Н.  224
Нікітін А. Л. 	

(Никитин А. Л.)  52, 69, 101, 
251

Нікітіна С. Є. (Никитина С. Е.)  
102, 170

Нікольський М. К 	
(Никольский Н. К.)  10, 156, 
274

Никифор Фока  93, 225, 246, 253
Никольский С. Л.  132, 133
Новосельцев А. П.  34, 79, 148

О
Оболенський Дмитро 

(Оболенский Д.)  103, 191, 	
232

Оболенский М.  232
Овідій  128
Один  17
Олаф Шьотконунг  63
Олег (Олег Віщий)  8, 19, 26, 27, 

28–36, 40–42, 44, 45, 47–51, 53, 
57–59, 65, 70, 72–74, 76, 78–81, 
84, 87–89, 93, 94, 97–99, 102, 
103, 105, 109, 114, 118, 179, 248, 
250, 268

Олег Моравський  73
Олег, онук Ольги  173
Олександр, імператор  25
Олена, цариця  221, 228, 231, 268, 

272
Ольрик А.  38
Орлов О. С. (Орлов А. С.)  37
Орлов Р. С.  58
Ортініт, король  36, 37



288	 Іменний покажчик Іменний покажчик	 289

Острогорский Г. А.  68, 199, 219
Оттон І  189, 190, 191, 217, 250
Охотникова В. И.  66

П
Павлова Рум’яна  68, 277
Павлов-Сильванский Н. П.  117
Пантократор Христос  214
Пархоменко В. О.  40, 74, 78, 190
Перетц В. М.  51, 77, 98, 271
Песах  74
Петраускас А. В.  159
Петро, болгарський цар  222
Петро Симеонович  251
Петрухін В. Я.  (Петрухин В. Я.)  

26, 75, 121
Пешня Т.  73
Писаренко Ю. Г.  121
Пичхадзе А. А.  232
Плюханова М. Б.  8, 65, 102, 139, 

153, 215, 274, 275
Подскальськи Герхард  201, 231, 

272
Покровский Н. Н.  64
Полівект  190
Половой Н. Я.  111
Польгуй В. І.  159
Поппе Анджей (Поппэ А. В.)  165, 

195, 236
Потебня О. О. (Потебня А. А.)  65, 

152
Пресняков О. Є. 	

(Пресняков А. Е.)  49, 50, 116, 
131

Присьолков М. Д. 	
(Приселков М. Д.)  189, 200

Пріцак О. Й.  74, 154, 194, 195, 242
Прозоровський Д. І.

(Прозоровский Д. И.)  165, 166
Пульхерія  215
Пушкина Т. А.  33
Пчолов Є. В.  (Пчелов Е. В.)  17, 

31, 101

Р
Рагнар Лодброк  37–39, 92
Рапов О. М.  133, 194
Раппопорт П. А.  33, 136
Ржига В. Ф.  136
Рибаков Б. О. (Рыбаков Б. А.)  21, 

22, 29, 71, 90, 106, 109, 154
Ридзевська О. О. 	

(Рыдзевская Е. А.)  37, 38, 67
Ричка В. М. (Рычка В. М.)  43, 70, 

102, 242
Роман  217
Роман ІІ  190, 191, 222, 233
Роман І Лакапін  73, 114, 193, 194, 

222
Романов Б. А.  239
Ромодановская В. А.  232
Ромодановская Е. К.  232
Рорик  18
Рорик Фрисландський  18
Рорик Ютландський  19
Ростислав  269
Ростислав Мстиславич  22
Роуальд  59
Руар  59
Рулав  59
Рюрик  14, 17, 18, 19, 20, 21, 30
Рюриковичі  64, 179, 182

Рюрик Ростиславич  20, 21, 22
Рябчук М.  2

С
Сабев Тодор  69
Саксон Граматик  30, 37–39, 	

67, 92
Сахаров А. Н.  26
Свенельд  107–109, 126, 131, 134, 

157, 158, 165
Святополк Ізяславич  26, 46
Святополк Окаянний  152
Святослав Ігоревич 	

(Святослав Славний)  45, 47, 
73, 107, 118, 122, 128, 131, 134, 
135, 157, 167, 173, 177, 178, 179, 
200, 222, 238, 239, 240, 244, 245, 
246, 247, 250, 251, 252, 253, 254, 
256, 257, 258, 259

Седов В. В.В.  32
Серебрянський М. І. 

(Серебрянский Н. И.)  7, 60,  61
Сильвестр  66
Симеон Болгарський (Великий) 

68, 69, 251, 253
Сирцова О.  200
Сігурда  164
Скиліца Іоанн 192, 194, 202, 218, 

219,224, 225, 278
Скрынникова Т. Д.  257
Скьйoльд  17
Скьйольльдунги, династія  17
Скьольдунги, рід  30
Сміт Ентоні Д.  14, 15
Соколов Б.  104, 139
Соловйов С. М. 	

(Соловьев С. М.)  35, 36, 132

Соловьев А. В.  116
Сондок (Сурдік)  68
Срезневський І. І.  	

(Срезневский И. И.)  7, 100, 
178, 229, 278

Стасов В. П.  270
Стеенструп І.  38
Стемид  59
Стендер-Петерс А.  154
Стефан  114
Стефанович П. С.  51
Стржедовський Я.  73
Стурлусон Снорри  93, 169
Сумцов М. Ф.  145
Сфенкел  178

Т
Таронський Стефан  169
Татищев В. М.  67, 149
Творогов О. В.  25, 30
Тернавский Ф.  25
Тетяна Михайлівна  63
Типкова-Заїмова Васілка 

(Тъпкова-Заимова В.)  97, 98, 
102

Тихомиров М. М. 	
(Тихомиров М. Н.)    68, 69, 104, 
261

Тітмар Мерзебурзький  235, 268
Толочко О. П. (Толочко А. П.)  16 

22, 23, 25, 41, 43, 53, 76, 168, 172, 
173, 206, 207, 209, 234, 235, 237, 
238

Толочко П. П.  17, 25, 57, 119, 136, 
172, 173

Толстой Н. И.  156



290	 Іменний покажчик Іменний покажчик	 291

Томашівський Степан  124, 189, 
190, 239

Томенчук Б.  143
Томіріс  258
Топоров В. М. (Топоров В. Н.) 44, 

45, 176, 231
Траян  266
Трофимов А.  62
Труан  59
Трюгвассон Олаф  164
Туровський Кирило  260, 275

У
Уваров О. С.  67
Усачев А. С.  60, 64
Успенский Б. А.  152

Ф
Фаміцин А. С.  121
Фарлоф  59
Федір Олексійович  64
Федотов Г.  267, 275
Феннел Дж.  275
Феодора  222
Феофан  111
Феофано  222
Фетисов А. А.  117
Фехнер М. В.  149
Филипчук О.  236
Філіппов С. (Филиппов С.)  147, 

155
Фока  204
Фомин А. В.  245
Фомін В. В. (Фомин В. В.)  21, 22
Фост  59

Фотій, патріарх  25, 84, 214
Франклін Саймон (Франклин С.) 

5, 6, 133, 15
Фрезер Дж.  134, 257
Фрелав  59
Фритьоф  99
Фрото  67
Фроянов І. Я.  128
Фрэзер Д. Д.  87,134

Х
Халанський М. Г. 	

(Халанский М.Г.)  36, 37, 67, 
229

Халиков А. Х.  240
Харузин Н. Н.  180
Хвойка В. В.  136
Хельг  31
Хельгі-Вельсунг, 	

Вбивця Хундінга  30
Хельгі з Хрінгарики  30
Хельгі-Скьольдунг  30
Хорив  28

Ц
Цимісхій Іоанн  114, 128,253, 254, 

255
Цукерман К.  74, 108

Ч
Чекова Илиана  83, 103, 277, 280
Чернов А. Ю.  99, 103
Чилінгіров Стіліян 	

(Чилингиров С.) 68, 69
Членов А. М.  167

Ш
Шайкін О. О. (Шайкин А. А.)  139
Шахматов О. О.  6, 7, 15, 27, 36, 

165, 175, 176, 197, 198, 200
Шевченко І.  42, 124, 147, 154, 194, 

238
Шелов-Коведяев Ф. В.  268
Шепард Джонатан  5, 6, 133, 155
Шльоцер А.-Л. 	

(Шлёцер А.-Л.) 41

Щ
Щек  28

Э
Эверс Г.  40

Ю
Юстиніан І  57, 213

Я
Яворницький Д. І.  85
Ядрейкович Добриня  228
Якун  131
Якун (Акун)  116
Яманов В. Е.  19
Янко Й.  148
Ярополк Святославич  107, 248, 

250, 268
Ярослав Володимирович 

(Мудрий)  21, 39, 45, 46, 62, 64, 
93, 152, 174, 177, 200, 235, 268, 
269, 275

А
Arranz M.  225

B
Banaszkiewicz Jacek  146

D
Dagron Gilbert  215
Duczko W.  179

F
Fennel J.  275

G
Goehrke Carsten  8

J
Janko J.  148

M
Magdalino Paul  215
Mango C.  26, 215
Muller L.  193

N
Nitshe P.  64

J
Obolensky D.  191

P
Paprocki Henryk  215
Poppe A.  195, 221
Pritsak O.  242



292	 Іменний покажчик 	

ЗМІСТ

ПЕРЕДМОВА ........................................................................................................  5

Р о з д і л  1.	 РУСЬ: ЧАСИ АСТРЕЇ .............................................................. 11

Рюрикова легенда ......................................................................  14
Стежками Віщого Олега ..........................................................  31

Р о з д і л  2.	 КОРІНЬ І КРОНА ..................................................................... 55

Ігор і Ольга 	 ..................................................................................  58
Чари Царгорода ..........................................................................  82
Ігор Старий  ................................................................................  104

Р о з д і л  3.	 REGINAЕ RUGORUM .........................................................  129

Сватання на крові ....................................................................  134
Іскоростень 	 ................................................................................  157
Реформи і порядок ...................................................................  170

Р о з д і л  4.	 У ПОШУКАХ ІСТИНИ Й БЛАГОДАТІ ......................  185

Проблеми хронології ..............................................................  188
У сяйві Святого Міста ............................................................  203
Під оморфором знамення Чесного Хреста  .....................  229
Слово і діло Святослава  ........................................................  239

ШЛЯХАМИ СВЯТОСТІ (Післямова) ...................................................  260

ІМЕННИЙ ПОКАЖЧИК ...........................................................................  282

T
Tolochko Oleksiy  118

V
Vasiliev A. A.  25
Vodoff V.  193

W
Wortlej J.  208

Z
Zuckerman C.  74
Zuckеrman C.  208



Науково-популярне видання

РИЧКА Володимир Михайлович

КНЯГИНЯ ОЛЬГА  
Предвісниця християнської землі

Видання 2-ге, доповнене і перероблене

Редакційна підготовка Ю. П. Дяченка

Технічне редагування та комп’ютерна верстка	

О. П. Хлопової

Підписано до друку 12.07.2025.
Формат 60×90/16.

Ум. друк. арк. 18,5. Обл.-вид. арк. 15,84.

E-mail: wolr@ukr.net

Володимир РИЧКА  — професор, доктор іс-
торичних наук, головний науковий співробіт-
ник Інституту історії України НАН України. 
Дослідник історії та культури Київської Русі. 
Його перу належить близько чотирьохсот 
статей-досліджень, опублікованих у багатьох 
українських і  зарубіжних наукових виданнях, 
а також цілий ряд книг, серед яких моно-
графії: «Церква Київської Русі: соціальний та 
етнокультурний аспект» (К.,1997); «Київ  — 
Другий Єрусалим» (З історії політичної дум-
ки та ідеології середньовічної Русі)» (К., 
2005); «Княжий двір Південної Русі в X–XIII ст. 
[у  співавторстві] (К., 2008); «Вся королів-
ська рать»: Влада Київської Русі» (К., 2009); 
«Володимир Святий в  історичній пам’яті» 
(К., 2012); «Вещий Олег в  истории и  памя-
ти» (СПб., 2019); Володимир Великий: Ли-
цар Духу (К., 2020); «Війна пам’ятей. Зма-
гання за спадщину Київської Русі» (К., 2021); 
«Ярослав Мудрий: великий князь, син Воло-
димирів» (К., 2023); «Ucraina e Russia: incroci 
di storia L’eredità storico-culturale della Rus’ 
medievale e la formazione dell’identità ucraina 
e moscovita» (Unsversita per Stranieri di Siena, 
2024).



	

Н О Т А Т К И




