
Український науковий інститут  
Гарвардського університету

Національна академія наук України 
Інститут народознавства

Інститут Критики

Центр культурно-антропологічних студій



Maria Mayerchyk

Ritual and Body
The structural-semantic analysis  

of the Ukrainian familial-cycle rites

Krytyka
Kyiv 2011



Марія Маєрчик

Ритуал і тіло
Структурно-семантичний аналіз  

українських обрядів родинного циклу

Критика
Київ 2011



ББК �82.3(4УКР) 
М13

Монографію «Ритуал і тіло» з пера етнологині, дослідниці історії культу-
ри та ґендерної проблематики Марії Маєрчик присвячено семіотиці тілес-
ности в українській обрядовій традиції – символіці руху, частин тіла, статі 
та ритуальної андрогінії, одяговим і кулінарним кодам та ін. У розвідці по-
казано, як через символічне обігрування у ритуалі тілесних «тем» (зокрема 
нерухомости, глухоти, німоти, сліпоти, безстатевости тощо) здійснювався 
перехід особи до іншого соціяльного статусу. Авторчину увагу зосередже-
но навколо засадничих переходових сюжетів традиційної культури (наро-
дження, весілля, смерти і похорону) та головних персонажів таких ритуа-
лів, як-от народженець і його батьки, наречена/наречений, покійниця/
покійник, а окремий напрямок аналізу становить генеза анімістичних уяв-
лень у віруваннях селян, зокрема її малодосліджені ґендерні аспекти.

ISBN 978-966-8978-49-4
© Марія Маєрчик, 2011
© Видавництво «Часопис “Критика”», 2011

Усі права застережено. Відтворювати будь-яку частину цього видання  
у будь-якій формі та в будь-який спосіб без письмової згоди  

правовласників заборонено

Видання підготовано та здійснено в рамках дослідницького  
проєкту Центру культурно-антропологічних студій  

і науково-видавничої програми Інституту Критики за підтримки  
Українського наукового інституту Гарвардського університету  

та Програми ім. Фулбрайта в Україні

Рекомендовано до друку Вченою Радою  
Інституту народознавства НАН України

 Рецензенти: 
Олена Боряк, Роман Гузій, Оксана Кісь

Ув оформленні книжки використано живопис і графіку  
Казимира Малевича із колекцій музею Стеделійк в Амстердамі  

та Російського музею в Санкт-Петербурзі, а також світлини і поштівки 
кінця XIX – початку XX століття із приватних зібрань,  

фондів Інституту народознавства НАН України  
та колекції Музею Івана Гончара у Києві.

Дизайн  
Ярослава Гаврилюка та Майї Притикіної



– 5 –

З м і с т
Переднє слово...........................................................................................     9

Розділ перший
Історіографія, методологія, теорія

1. Дослідження українських обрядів родинного циклу................   15
2. �Теорія польової роботи: від аматорів до перших   

науковців-польовиків..........................................................................   20
3. Теоретичні засади ранніх праць із родинної обрядовости.......   31
4. Теорія обрядів переходу Арнольда ван Ґенепа............................   37
5. Розвиток теорії обрядів переходу в західній науці.....................   41
6. �Авторська інтерпретація схеми переходу  

(на матеріялі української обрядовости).........................................   45
7. Вітчизняні студії над обрядовими паралелями...........................   50 
8. Етнографія тіла (український контекст)........................................   54
9. Ґендерний розподіл функцій і ролей у ритуалі..........................   58

Розділ другий
Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

1. ��Символіка втрати і здобуття тілесних функцій  
в обрядах переходу..............................................................................   73

  Нерухомість...........................................................................................   73
  Недієздатність.......................................................................................   90
  Сліпота, невидимість..........................................................................   98
  Німота, глухота.....................................................................................113
  Неспоживання їжі і «споживання» не-їжі......................................120



Зміст

– 6 –

2. Тіло, яке готують..................................................................................127
  Сире/готове..........................................................................................127
  Холодне/гаряче....................................................................................129

Розділ третій
Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

1. Одяг як тіло: народні уявлення, звичаї та фольклор..................137
2. Одяг, вік і статус у традиційній культурі......................................145
  Немовлята, діти, підлітки, молодь...................................................146
  Одружені, старі.....................................................................................153
  Померлі, душі.......................................................................................159
3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі.....................................165
  Розбирання............................................................................................167
  Кокономорфність................................................................................191
  Перинатальність..................................................................................200
  Андрогінність.......................................................................................202

Висновки....................................................................................................213

Додаток
«Душа-пташка-жінка»: генеза, типологія, семантика 

(на матеріялі археологічних культур і етнографічних джерел)
1. Фольклорні птахи-душі й вісниці смерти.....................................217
2. Палеолітичні жінко-пташки.............................................................225
3. Жінка як ємність..................................................................................232
4. �Жінка-пташка та жінка-ємність в анімістичних  

уявленнях традиційної культури....................................................234
5. �Жінки-пташки в мистецтві Київської Русі....................................240
6. Трипільські жінки-пташки................................................................246
7. Бінарні опозиції, або Де живуть душі ще не народжених?......253
8. Деякі гіпотези й висновки.................................................................259

Довідковий апарат
Література..................................................................................................265
Список скорочень....................................................................................295
Покажчик...................................................................................................297
Список ілюстрацій...................................................................................319



Моїм дивовижним  
батькам і синові  
п р и с в я ч у ю





– 9 –

Переднє слово

Монографію «Ритуал і Тіло» присвячено семіотиці тілес-
ности в  ритуалі. Йдеться про тілесність у  широкому розу-
мінні, яке охоплює також символіку руху, одягу, частин тіла 
(очей, вух, рота, ніг, рук) і їхніх функцій, символіку статі й 
андрогінію.

Структурно-семантичний підхід є тим оптимальним ін-
струментарієм, який дає змогу глибоко проникати в тіло ри-
туалу й видобувати ті глибинні смислові структури, що за-
лишалися невидимими за інших форм аналізу.

У центрі цього дослідження перебувають об’єкти обряду, 
головні переходові персонажі – новонароджений і його бать-
ки, молоді, покійник/покійниця, душа, інколи також особи 
кровно чи за ритуальною функцією наближені до переходо-
вих. У науковій літературі переходових осіб називають лімі-
нальними (від лат. limen  – поріг), адже вони перебувають 
«на порозі», у процесі переходу, зміни свого соціяльного ста-
тусу.

Аналіз обрядів з погляду їхнього оформлення переходу 
дав мені змогу зіставити структурно тотожні та семантично 
близькі фази різних обрядів.

ХХ століття позначено низкою відкриттів у теорії ритуалу. 
Орієнтирами для осмислення концепції переходу в ритуалі 
для мене стали праці класиків етнології, фольклористики, ет-



Переднє слово

– 10 –

нолінґвістики, культурної та соціяльної антропології  – По
тебні, Кагарова, Сумцова, Черв’яка, Вовка, Грушевської, ван 
Ґенепа, Проппа, Боґатирьова, Еліаде, Тернера, Ліча, Гортона, 
Ґлюкмана, Буховського, Топорова, Свєтлани та Нікіти Толстих, 
Кабакової, Байбуріна, Лєвінтона, Балушка, Курочкіна, 
Микитенко та багатьох інших, що надихали мене на це дослі-
дження. Можливість активних польових студій (моїх особис-
тих і колеґ) забезпечила нові відкриття, ідеї, матеріял і розу-
міння семантики й типології української обрядовости.

Це дослідження вивчає тільки українську традицію (хоча 
висновки здебільшого відповідали  б обрядовості ширшого 
кола слов’ян). Такий вибір зумовлено почасти науковою тра-
дицією відділу Інституту народознавства НАН України, де 
колись планували цю тему. Іншим резоном для звуження 
ареалу був інтерес, чи такі системні семантичні реконструк-
ції можливі в межах локальних традицій, без залучення да-
них усіх слов’янських і неслов’янських культур. Дієвість тео-
рії в межах відносно локальної традиції підтверджує, що від-
найдені закономірності іманентні ритуалові, а не припасо-
вані до нього штучно.

Категорії ритуал і обряд у роботі вживано як синоніміч-
ні; перша властива більше західній академічній традиції, 
а друга – вітчизняній. Термін звичай уживаю (за Байбуріним) 
зі  значенням «канон повсякдення»: «Ритуал і  звичай  – 
крайні точки на шкалі символічних форм поведінки», при-
чому першу позначено найвищим рівнем сакральности 
у сфері реґламентованих форм поведінки, а другу – най-
нижчим.

Місце побутування кожного конкретного звичаю  необо
в’язково окремо вказано в тексті, якщо це випливає з джерела, 
на яке йде посилання.

Усі виділення курсивом у цитатах – мої, в тексті я не за-
стерігаю цього додатково.

Інтеґральною частиною книжки є  вміщена наприкінці 
окрема розвідка «Душа-жінка-пташка», що  доповнює синх-



Переднє слово

– 11 –

ронний монографічний аналіз виходом у діяхронію. Взявши 
за відправний пункт дослідження концепт душі та його орні-
томорфну презентацію, а тоді звернувшись до синкретичних 
птахо-жіночих образів, я спробувала піддати послідовній реві-
зії такі анімістичні ідеї або образи в  кількох археологічних 
культурах, а також у фольклорних пам’ятках ХІХ століття. Ці 
аналітичні вправи, окрім іншого, дали можливість висунути 
гіпотезу про давно помічену, але так і залишену без перекон-
ливих пояснень ґендерну несиметричність організації обрядів 
родинного циклу, в яких жінкам зазвичай приділяють більше 
уваги й приписують більше активности, аніж чоловікам.

* * *
Поява цієї книжки була б неможливою без допомоги та 

порад багатьох людей на різних етапах праці над нею.
Складаю щиру подяку колеґам і друзям, які підтримува-

ли, допомагали, радили і консультували, передусім науков-
цям Відділу етнографії сучасности Інституту народознав-
ства НАН України у  Львові й Українського етнологічного 
центру Інституту мистецтвознавства, фольклористики та ет-
нології ім. Максима Рильського НАН України в Києві.

Окремо хочу подякувати керівникові моєї дисертації, 
з якої виросла ця монографія, Степанові Петровичу Павлюку, 
а також Романові Кісю, який був «повивальною бабкою» ба-
гатьох моїх наукових ідей.

Уважними читачами, рецензентами, критиками на  різ-
них стадіях роботи були Василь Балушок, Валентина Бори
сенко, Олена Боряк, Олександра Бріцина, Роман Гузій, Марія 
Зубрицька-Комарницька, Оксана Кісь, Тамара й Оксана Кос
міни, Олександр Курочкін, Оксана Микитенко, Всеволод 
Наулко, Олег Покальчук, Ігор Пошивайло, Олександр Прі
гарін, Михайло Тиводар, Свєтлана Толстая, Олексій Юдін. 
Усім їм я щиро вдячна за глибоке прочитання тексту. Їхня 
підтримка була відчутною й незамінною, а поради та заува-
ження я максимально врахувала в монографії.



Переднє слово

– 12 –

Низький уклін усім моїм респонденткам, чия глибока 
пам’ять забезпечила ґрунт насінинам аналітичних ідей.

Дякую за терпіння, допомогу і безмежну віру в мої сили 
татові, мамі й синові, який за час написання цієї книжки на-
родився і став кмітливим школярем.

* * *
Цей текст було завершено 2006 року, тож наукову літера-

туру, видану пізніше, у ньому не враховано. Вчасному вихо-
ду книжки в світ завадила низка обставин, вплинути на які я 
не могла. Тепер, сподіваюся, праця нарешті знайде свою 
критичну та прихильну авдиторію.

 



Розділ перший

Історіографія,  
методологія, теорія





– 15 –

1. Дослідження українських обрядів  
родинного циклу

Від самих початків української фольклористики родин-
на обрядовість перебувала в  привілейованому становищі: 
до її тем, видимих і яскравих, найчастіше зверталися наро-
дознавці. Понад усе пошановували весільні пісні й обряди. 
З плином часу було нагромаджено багатий матеріял також 
про родини, хрестини та похорони. Ця польова робота 
щодо різнобічного вивчення родинної обрядовости триває 
й нині.

Серед найзначніших аналітичних праць про весілля, 
створених наприкінці ХІХ й на початку ХХ ст., назвемо опу-
бліковану маґістерську роботу Миколи Сумцова «Про ве-
сільні обряди, переважно російські» та деякі його статті 
[Сумцов 1996 (1881), Сумцов 1883, Сумцов 1885], дослідження 
Олександра Потебні, присвячене шлюбному мотивові пере-
прави через воду, а також його працю «Про мітичне значен-
ня деяких обрядів та вірувань», де використано, з‑поміж ін-
шого, весільний і родильний обрядовий матеріял [Потебня 
2000 (1868), Потебня 2000 (1865)], дослідження Володимира 
Охримовича «Значення малоруських весільних обрядів і пі-
сень в історії еволюції сім’ї» [Охримович 1891–1892], Хрисан
фа Ящуржинського «Ліричні малоросійські пісні <...>» 
[Ящуржинский 1880], видане в Парижі (а перед тим, у іншій 



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 16 –

редакції, – в Болгарії), Вовкове дослідження весільної обря-
довости [Вовк 1995 (1892)], опис весілля з розлогими комента-
рями Миколи Янчука [Янчук 1885] та деякі інші, з більшим 
чи меншим домінуванням опису над аналітикою.

Новий сплеск інтересу до  весільних обрядів припадає 
на  кінець 1920‑х років: було видано монографії Євгена 
Кагарова [Кагаров 1929], Корнія Черв’яка [Черв’як 1930], 
а також статті, що торкалися різних аспектів весільного об-
ряду [Камінський 1929].

За радянської доби польова етнографічна робота трива-
ла, проте монографічних праць з’явилося на прикрість мало. 
Серед цих небагатьох – праці Валентини Борисенко «Весільні 
звичаї та обряди на  Україні (історико-етнографічне дослі-
дження)» [Борисенко 1988], Ніни Здоровеги «Нариси народ-
ної весільної обрядовості на Україні» [Здоровега 1974], Олени 
Кравець «Сімейний побут і  звичаї українського народу» 
[Кравець 1966], розгорнута передмова Олександра Правдюка 
до двотомника «Весілля» [Правдюк 1970]. Методологічно ці 
публікації були подібними, вони містили порівняльно-
типологічний опис реґіональних варіянтів весілля.

Осібно стоять публікації 1960–1970‑х років про радянську 
весільну обрядовість [Борисенко 1979; Свята та обряди 1971].

Чимало робіт різних періодів залишилися неопублікова-
ними, зокрема монографія Миколи Рудницького [Рудниць
кий], стаття Василя Кравченка «Обряди, сполучені з сватан-
ням, заручинами та весіллям» [Кравченко 1928], бібліогра-
фія весільної обрядовости, яку уклала наприкінці 70‑х років 
Марія Шубравська, та багато інших.

Початок 1990‑х років було позначено якісно новим пору-
хом у  дослідженні української весільної обрядовости, про 
що свідчать публікації Василя Балушка [Балушок 1994], Вік
тора Давидюка [Давидюк 1994], Романа Кіся [Кісь 1994], 
Наталії Лисюк [Лисюк 1993, 1995, 1996, 2001], Тетяни Агафо
нової [Агафонова 2002], Ірини Несен [Несен 2004] та бага-
тьох інших.



1. Дослідження українських обрядів родинного циклу

– 17 –

Українській поховальній і родильній обрядовості приділено 
менше уваги. Перші спроби аналізу й узагальнення записів 
родильної обрядовости належать Миколі Сумцову [Сумцов 
1880] (у його праці «Про слов’янські народні погляди на но-
вонароджену дитину» використано мало українського мате-
ріялу) та Зенонові Кузелі, який, однак, «старався лише ви-
черпати й угрупувати доступний <...> матеріял, тому здер-
жувався в  деяких випадках цілком від можливих здогадів 
і пояснень» [Кузеля 1906], а тому його праця є радше факто-
графічною.

1920‑ті роки не принесли обсяжних досліджень родиль-
ної обрядовости. Самотою стоїть тут розвідка Михайла 
Грушевського про пострижини [Грушевський 1926].

Чи не  єдиними дослідженнями радянського періоду 
є  монографія Наталії Гаврилюк, присвячена картографу-
ванню родильного обряду, і  низка статтей дослідниці 
[Гаврилюк 1981, Гаврилюк 1983].

1912 року Зенон Кузеля опублікував бібліографію описів 
поховального обряду й публікацій на суміжні теми. Вона налі-
чує майже пів тисячі позицій [Кузеля 1912 а], серед яких є і 
доволі обсяжні описові роботи, і  зовсім невеличкі нотатки. 
Узагальнювальну монографічну, аналітичну роботу про по-
ховальну обрядовість в Україні тоді було написано, але дру-
ком вона з’явилася лише нещодавно: 1930  року Філарет 
Колесса викінчив кількарічну працю «Вірування про душу й 
загробне життя в українській похоронній і поминальній об-
рядовості», яку було опубліковано щойно 2001 року [Колесса 
2001 (1930)].

Аналіз окремих аспектів поховальної обрядовости поди-
буємо у статтях Потебні [Потебня 1877: 27–31], Брайловського 
[1885], Сіцинського [1885], Ящуржинського [Ящуржинский 
1898, Ящуржинський 1912], Васильєва [Васильев 1890], Вовка 
[Вовк 1995 (1896)], Данилова (статті цього дослідника станови-
ли частини його незавершеної монографії) [Данилів 1907, 
Данилов 1906, Данилов 1909] і у спеціялізованіших, концепту-



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 18 –

альніших розвідках Кузелі [Кузеля 1914–1915], Свєнціцького 
[Свенціцький 1912], Колесси [Колесса 1922], Грушевської 
[Грушевська 1924: 97–109], Боґатирьова [Богатырëв 1996 (1926)]; 
рукопис Віктора Петрова, датований 1941 роком, опублікова-
но щойно в 1990‑ті роки [Петров 1996–1997 (1941)].

Монографія Олександра Котляревського [Котляревський 
1868] та дослідження Дмітрія Зєлєніна, присвячене обрядам 
і віруванням, пов’язаним із померлими неприродною смер-
тю та русалками [Зеленин 1995 (1916)], також містять україн-
ський матеріял.

Особливістю періоду перебудови та розпаду СРСР була 
активізація танатологічних студій і досліджень супровідних 
тем  – голосінь, хрестів, інфернальних персонажів. У  Росії 
1990 року вийшов друком тематичний збірник праць, при-
свячений дослідженню поховального обряду, в  якому опу-
бліковано праці знаних науковців Свєтлани Толстої, Нікіти 
Толстого, Альберта Байбуріна, Ґеорґія Лєвінтона, Вячеслава 
Іванова, Ольґи Сєдакової. У 1993–1995 рр. у Любліні (Польща) 
відбуваються п’ять конференцій у  серіях «Культ мертвих» 
та «Ерос і  Танатос». 1992  року опубліковано монографію 
Оксани Микитенко про сербські голосіння [Микитенко 
1992], а 1993-го – монографію Лідії Нєвської [Невская 1993]. 
1996  року у  Львові виходить перше число «Студій з  інте-
ґральної культурології», присвячене темі смерти – «Thana
tos», захищено дві дисертації: про генезу і поетику голосінь 
[Коваль-Фучило 2000] та поховальну традицію українців 
Карпат [Гузій 2002]. Це лиш кілька найвідоміших подій у ба-
гатоголоссі тогочасних танатологічних досліджень 1.

1 Упродовж усіх 1990‑х з’явилося друком чимало перекладів (здебіль-
шого російською) й ориґінальних праць загальнофілософського та 
культурологічного спрямування, дотичних до теми смерти: «Людина 
перед лицем смерти» Філіпа Ар’єса (1992) й однойменна книж-
ка Станіслава Ґрофа та Джоан Галіфакс (1996), «Смерть у очах» Жана-
П’єра Вернана (1993); «Танатологія (вчення про  смерть)» Сєрґея 
Рязанцева (1994), «Танатографія ероса: Жорж Батай і  французька 



1. Дослідження українських обрядів родинного циклу

– 19 –

В етнографічних роботах польських науковців Яна 
Бистроня [Bystroń 1916], Генрика Біґеляйзена [Biegeleisen], 
Зиґмунда Ґлоґера [Gloger 1877], Адама Фішера [Fischer 
1921] представлено й матеріял української родинної обря-
довости.

Нині у  вітчизняній науці триває пожвавлення інтересу 
до родинної обрядовости, ознакою чого є коло дисертацій, 
присвячених етнореґіональним аспектам обрядів родинно-
го циклу: Галини Захарченко про поховальну обрядовість 
слов’янського населення Південно-Західної України [Захар
ченко 2004], Наталії Петрової про весільну обрядовість 
Одещини [Петрова 2004], Ірини Несен про весільну обрядо-
вість Полісся [Несен 2004], Інни Щербак про родильну обря-
довість [Щербак 2004].

Структурно-семантичне дослідження слов’янської обря-
довости пов’язано з появою та розвитком у 1960‑х роках ро-
сійської семіотичної школи. Загальний огляд семіотичних 
студій у сфері ритуалістики представлено в «Нарисах з перед
історії й історії семіотики» Вячеслава Іванова [Иванов 1998]. 
Глибинне вивчення ритуалу тривало як у напрямку виструн-
чення теорій – праці Нікіти Толстого [Толстой 1995 (1982)], 
Владіміра Топорова [Топоров 1988], Альберта Байбуріна 
[Байбурин 1991],  – так і у напрямку практичних розробок. 
У тематичному обширі досліджень сімейної обрядовости від-
значимо численні публікації Байбуріна, Бернштам, Ґури, 
Лєвінтона, Толстої, Толстого, Нєвської, Сєдакової та інших; 
розробка тем родинної обрядовости в  моїй роботі близька 
до постанови проблеми у працях цих науковців.

Певне пожвавлення у структурно-семантичних, етнолін
ґвістичних студіях та інших аналітичних підходах до україн-

думка половини ХХ століття» (1994); «Анатомія людської деструктив-
ности» (1994) Ериха Фрома тощо. Етнологічні дослідження були ор-
ганічним складником цього комплексного зацікавлення феноменом 
смерти.



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 20 –

ської ритуалістики припадає щойно на 1990‑ті роки (в укра-
їнському літературознавстві, мистецтвознавстві та філософії 
цей процес почався майже на десятиліття раніше 2). Виходять 
монографічні дослідження Олександра Курочкіна [Курочкін 
1995], Василя Балушка [Балушок 1998]. Друге тематичне чис-
ло «Студій з інтеґральної культурології» під назвою «Ritual» 
(1999) було спробою синтезувати напрацювання та виявити 
напрями розвитку вітчизняної теоретичної думки.

2. Теорія польової роботи: від аматорів  
до перших науковців‑ польовиків

Автори перших аналітичних робіт про українські обря-
ди родинного циклу були «кабінетними» дослідниками. Це 
означає, що самі вони в «етнографічне поле» зазвичай не хо-
дили, первинний фольклорний матеріял збирали за  допо-
моги «людей на місцях», які надсилали або передавали свої 
записи у «метрополію».

Дослідження весільної обрядовости Сумцова, раннього 
Вовка та Кагарова, що  їх опубліковано відповідно 1881, 
1892 і 1929 року, побудовано переважно на книжному, мен-
шою мірою на рукописному (інколи надісланому з сіл), але 
не на власному польовому матеріялі, не на власних польових 
дослідженнях, хоча кожен із них був сучасником досліджува-
них явищ і мав можливість дотикатися до живої традиції й 
записувати народні обряди.

На цей принциповий момент збирання матеріялу сучас-
ники звертають щонайменше уваги, адже вважається, 

2 Серед структурно-семіотичних розробок в Україні були й такі, де до-
сліджувано питання етнологічного плану (міти, світоглядні народні 
уявлення), але самі роботи виконано в рамцях інших дисциплін, тому 
вони і не є суто етнологічними. Такими є, наприклад, наукові дослі-
дження філософського спрямування Тетяни Голіченко «Слов’янська 
міфологія та антична культура», Олександра Кирилюка «Універсалії 
культури і семіотика дискурсу. Міф».



2. Теорія польової роботи: від аматорів до перших науковців‑ польовиків

– 21 –

що українські дослідники-теоретики вивчали «свій народ» 
і додаткового «ходіння в народ» не потребували. На відміну 
від дослідників з колоніяльних країн, які вивчали чужі наро-
ди й жили зазвичай далеко від місць їхнього мешкання, укра-
їнські етнографи перебували (і перебувають) у гущі народу 
й мали повсякчасну можливість безпосередньо спостерігати 
його «життя». Через це a priori вважали, що  український 
етнограф-аналітик автоматично провадив «залучене спосте-
реження» – метод збору матеріялу, що дозволяє глибоко за-
нуритися в культуру досліджуваної групи.

Джеймс Кліфорд, розглядаючи британську антрополо-
гічну традицію, усталює думку, що  залученим спостережен‑
ням можна назвати не будь-яке існування поряд і споглядан-
ня, а  лише дуже особливу методу роботи в  полі. Залучене 
спостереження, пише він, передбачає, що  дослідник напе-
ред сплановано обирає культуру й реґіон (а не мимохіть, во-
лею долі, несподівано потрапивши в певні місця), на попе-
редньо продуманих наукових засадах (тобто отримавши по-
передню освіту, а не лише з любові до народу), з теоретич-
ним підґрунтям, методично (а  не  що  потрапило під руку, 
на власний смак), зсередини (замешкавши всередині дослі-
джуваної групи) вивчає наперед визначену сферу культури 
чи побуту населення певного реґіону.

Цей новий метод залученого спостереження заступив 
менш методичну роботу в полі, що її виконували адміністра-
тори, місіонери, мандрівники, так звані «привілейовані ін-
форматори», ентузіясти або навіть окремі науковці (під час 
короткочасних або й тривалих приїздів), які, проте, зберіга-
ли відсторонену поставу, замешкуючи поза межами тубіль-
ного поселення. Етнологічну науку, говорить Кліфорд, було 
поділено між аматорами на теренах і науковцями в метро-
полії. Аматори постачали матеріял для теоретичних уза-
гальнень університетським професорам. Першими профе-
сійними етнографами, які використовували метод залуче-
ного спостереження, були Броніслав Маліновський, Марґа



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 22 –

рет Мід, Марсель Ґріоль, Алфред Редкліф-Браун, наукова 
діяльність яких починається після 1920‑х років. «Новий стиль 
роботи, – пише Кліфорд, – разюче відрізнявся від стилю мі-
сіонерів та інших аматорів, що працювали на теренах, і ви-
значив загальний пост-тайлорівський намір “зблизити між 
собою емпіричні й теоретичні складові антропологічних 
студій”» [Кліффорд 2004 (1988): 71].

Як відбувалася професіоналізація польової роботи 
в Україні? Зупинимося на цьому питанні детальніше, адже 
вагомий масив емпіричного матеріялу, залученого до  цієї 
роботи, зібрано саме в період другої половини ХІХ століття, 
коли метода польової роботи мала значну специфіку.

Павлові Чубинському належать одні з наймасштабніших 
записів традиційної культури та фольклору, здійснені упро-
довж трьох його леґендарних експедицій до  Південно-
Західного краю між 1869 та 1871 роками. Подорожі підсуму-
вало семитомне видання матеріялів українського фолькло-
ру, звичаїв та обрядів (деякі томи вийшли у  двох книгах), 
перший том з’явився 1872 року, вже за рік після завершення 
експедицій.

Павло Чубинський, дійсний член Імператорського Ро
сійського географічного товариства, дістав його підтримку 
на дослідження Південно-Західного краю. Стиль тогочасної 
роботи ІРГТ передбачав збирання матеріялу із залученням 
«людей на  місцях». Для цього науковці ІРГТ надсилали 
до сільських священиків, учителів, містечкових чиновників, 
а також публікували в реґіональній пресі анкети з прохан-
ням дати на них відповіді. Павло Чубинський, отримавши 
замовлення ІРГТ, загалом перейняв і тамтешню методу зби-
рання матеріялу. Але дослідник цим не  обмежився. Розі
славши анкети, Чубинський сам здійснив низку подорожей 
у різні реґіони. Під час цих мандрівок він ставив собі за мету 
«залучити до  співпраці якомога більшу кількість діячів», 
тобто налагоджував контакти з людьми на місцях для зби-
рання матеріялу. Власні записи Чубинський теж здійсню-



2. Теорія польової роботи: від аматорів до перших науковців‑ польовиків

– 23 –

вав, але не  власноруч, а  за  допомоги помічників (Черед
ниченка, Кравцова, Раєвського, Ільяшевича, Кардаша), які 
в різний час супроводжували його в експедиціях.

Тож Павло Чубинський, з одного боку, сам цілеспрямо-
вано мандрує на терени. Але з другого, він не бачить себе 
суто етнографом, матеріял записують помічники, а  сам 
Чубинський, як особа статусна, налагоджує контакти, вста-
новлює зв’язки з місцевою інтеліґенцією, священицтвом, ор-
ганізовує мережу кореспондентів, тобто спонукає «людей 
на  місцях» активно збирати матеріяли, складає програми, 
побуджуючи до співпраці.

Та ані Чубинський, ані його помічники не були спеція-
лістами в галузі етнографії, носіями наукових, теоретичних 
знань про етнографію. Федір Вовк, аналізуючи «Труди…» 
Чубинського, писав: «Не  особливо помітно ознайомлення 
<...> з літературою предмета не тільки з польською, але й 
із російською» [Волков 1914: 16], і далі: «Інший, спокійніший 
дослідник вимагав би більше часу для роботи, почав би з лі-
тературної підготовки для себе, звичайно, не квапився б так 
з оприлюдненням результатів своїх робіт і зайнявся уважні-
шим їх опрацюванням <...>. Але, зрозуміло, це була про-
грама не для Чубинського» [Волков 1914: 17]. Правознавець 
за  освітою, Павло Чубинський таки мав певний досвід по-
льової роботи: під час заслання в  Архангельську губернію 
він досліджував окремі місцеві реалії. Тоді вважалося, 
що  «проста» робота в  полі не  потребує додаткового спеці-
яльного теоретичного вишколу: «Думалося <...>, що  таке 
збіраннє материялу, особливо “з народніх уст”, потрібує 
тилькі совістної праці і  не  вимага від збірачів особливого 
підготовлювання» [Вовк 2002 (1899): 23].

Методика збору матеріялів через анкети, що її розроби-
ло ІРГТ і почасти перейняв Чубинський, не була надійною й 
мала значну специфіку в якості отримуваних даних. На пи-
тальники ІРГТ та Чубинського відповідали здебільшого свя-
щеники й учителі: «Переважно кореспондентами були осо-



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 24 –

би духовного сану, що  безпосередньо стикалися з  життям 
народу. Відомості також присилали викладачі гімназій і учи-
лищ» [Берг 1946: 148]. Обидві соціяльні групи посідали місце 
морально-духовних наставників народу, тож це зумовлюва-
ло й обмежувало можливий діяпазон тем. Володимир 
Горленко також продемонстрував, як змінювався характер 
відомостей залежно від класової належности, соціяльного 
статусу та політичних уподобань респондента, що відпові-
дав на анкети ІРГТ [Горленко 1964].

Особи, до яких надходили анкети для опитувань, незрід-
ка відчували не так інтерес чи потребу, як лиш обов’язок 
відповісти на офіційний запит із міста. Відчуття недобро-
вільности, поєднане з браком досвіду (короткі рекоменда-
ції, що їх інколи додавали до анкет, навряд чи могли замі-
нити належний вишкіл) і нерозумінням мети таких записів 
(дехто, схоже, запідозрив, що  таким робом держава пере-
свідчується, чи ретельно виконують вони, священики, вчи-
телі та службовці, свою місію) призводили інколи до фор-
мального виконання цього обов’язку. Тож замовники отри-
мували велетенську кількість матеріялів дуже різної якос-
ти. Як свідчить ретельний аналіз архівних колекцій із від-
повідями на анкети ІРГТ, що його здійснив свого часу 
Міхаіл Рабіновіч, звіти кореспондентів, хай навіть почасти 
справді цікаві та цінні, часто-густо були виразно неточни-
ми або й просто не позбавленими вигадок. «Незрідка тра-
плялося, коли <...> сповіщали тільки загальновідомі або й 
наперед неправдиві відомості <…>. У  місті Єнотаєвську 
“обычаев при крещении, свадьбах и похоронах особенных 
не бывает, кроме того, что в точности исполняют обряд свя-
той церкви”, “музыкальных инструментов совершенно 
нет”, “платье у  всех не  щегольское, но  портяное” тощо». 
Ряд таких прикладів, коли автори відповідей стараються 
якнайбільше згладити або й прикрасити, згідно зі своїм ро-
зумінням, повсякдення й вірування селян на шкоду етно-
графічній точності, можна продовжити: «Характерний, на-



2. Теорія польової роботи: від аматорів до перших науковців‑ польовиків

– 25 –

приклад, об’ємний рукопис священика Василя Ящуржин
ського з міста Умані, який на кожній сторінці прагне наго-
лосити, як в  Умані було погано раніше і  як добре тепер 
(1852 року). Етнографічного опису тут геть нема. Зацитовані 
вище відповіді, звичайно, зумовлено насамперед тим, як 
саме офіційні канали поширювали програму. Відповідати 
на неї були зобов’язані чимало й тих, хто не мав до цього ні 
хисту, ані часу, ані бажання. Вартість таких відповідей, зро-
зуміло, дуже низька» [Рабинович 1971: 42–43]. Схожі пові-
домлення, але вже в опублікованих «Трудах…» Чубинського, 
обурювали Федора Вовка, який цитував такі пасажі: «у 73% 
українців голови “без заметной сплюснутости”», «малорос
сы вообще красивы», і в Ушицькому повіті «о св. Духе на-
род имеет правильное понятие» [Вовк 2002 (1899): 23]. Тож 
матеріял, який надсилали аматори, виявлявся інколи недо-
статньо фаховим, недостатньо верифікованим, на  нього 
не можна було безоглядно спиратися в науковому аналізі.

Куп’янський учитель Петро Іванов став відомий на весь 
слов’янський світ своїми глибокими та скрупульозними ет-
нографічними описами народного побуту та звичаїв. Цьому 
заняттю ентузіяст присвятив усе своє життя і, звісно, здобув 
певні методологічні уявлення, хоча «йому доводилося само-
тужки встановлювати тематику збирацької роботи, розро-
бляти техніку запису, методику опитування, характер і зміст 
анкет тощо» [Айзеншток 1971: 103]. Очевидячки, такого аль-
труїзму й таланту годі очікувати від усіх авторів, які відгук-
нулися на  анкети ІРГТ. Але навіть Іванов, маючи вже зна-
чний досвід, відчував обмеженість своїх можливостей. У лис-
ті до  Миколи Сумцова від 22  квітня 1893  р. він писав, 
що не може скористатися всіма побажаннями і порадами на-
уковця: «Для задоволення пропонованих вами запитів по-
трібен серйозніший науковий вишкіл» [Айзеншток 1971: 
106]. Схожу проблему в  ситуації священика Марка Гру
шевського, який зібрав унікальну колекцію етнографічних 
матеріялів і не зміг оформити їх у цілісну публікацію, почас-



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 26 –

ти подолали 3, залучивши до роботи тоді ще молодого, але 
вже освіченого дослідника Зенона Кузелю, який упорядку-
вав і структурував записи, зробивши їх придатними для дру-
ку [Г<рушевський> 1906–1907].

Джеймс Кліфорд у своїй періодизації зміни поколінь по-
льових дослідників і  становлення професійної етнографії 
виводить на кін так зване «переходове покоління» науков-
ців, які виїздили в «поле», але спостерігали культуру осто-
ронь, «не як люди втаємничені в культуру, а зберігали по-
ставу споглядача, природознавця-документаліста» [Clifford 
1988: 28]. Схожу роль відігравав у полі Чубинський. Інтер
претація ролі дослідника як «документаліста» дає можли-
вість провести пряму аналогію зі  стилем роботи «статис
тично-етнографічної» експедиції, де роль статистика й до-
кументаліста є  визначальною. Покоління Чубинського 
справді працювало напередодні народження професійної 
етнографії, після якого увага до  якости матеріалу почала 
превалювати над самоцінністю його кількости. Стиль робо-
ти покоління Чубинського вже значно відрізнявся від стилю 
попередників, народознавців‑романтиків Максимовича, 
Цертелєва, Доленґи-Ходаковського, Метлинського й інших. 
Як писав про себе Пантелеймон Куліш, під час мандрівок 
селами він «рідко керувався саме наукою»: «Мене захоплю-
вав поетичний бік життя народу» [цит. за: Пыпин 1891: 195]. 
У часи Чубинського з’явилося інше, нове розуміння завдань 
етнографії. Ці нові завдання та цілі польової роботи визна-
чили засади так званої «історико-географічної школи» по-
льової роботи: «Цей підхід і метод мав за мету обширні по-

3 Проблему було подолано лише почасти, бо окремі матеріяли доте-
пер неможливо однозначно інтерпретувати й достеменно зрозуміти. 
Наприклад, записи про те, як парубки підступно обманювали дівчат 
для інтимних узаємин із ними, деякі науковці вважають різновидом 
«страшилок», які хибно потрапили до переліку повсякденних прак-
тик, а не до розділу відповідних фольклорних жанрів. Через нечис-
ленність таких запиcів верифікувати їх нині майже неможливо. 



2. Теорія польової роботи: від аматорів до перших науковців‑ польовиків

– 27 –

льові матеріяли з  різних реґіонів досліджуваного ареалу. 
Збирацька робота мала охопити всю країну, або весь куль-
турний ареал, і знавці школи говорили про “вичерпний ма-
теріял”, маючи на увазі матеріял якнайповніший у кількіс-
ному розумінні» [Хакамиэс]. Ця метода збирання матеріялу 
й розуміння цілей роботи залишалися актуальними в Европі 
дуже довго – аж до 60‑х років ХХ століття, а в нас залиша-
ються такими донині.

Павлові Чубинському визначений для вивчення ареал 
(Київська, Подільська та Волинська губернії) видався недо-
статнім для «вичерпного» обстеження, і він із власної ініці-
ятиви ускладнив завдання, поширивши дослідження на пів-
денну частину Гродненської та Мінської губерній, західну 
частину Люблінської та Сідлецької, північно-східну части-
ну Бесарабії. Вибір такої приголомшливо великої території 
неабияк важив для досягнення мети експедиції – «повного 
всебічного етнографічного обстеження про малоросів» [Чу
бинський 1872: ХІІ]. З  погляду Чубинського й історико-
етнографічної школи польової роботи, велика територія 
була запорукою високої якости, «довершености», «повно-
ти» матеріялу. Повноту матеріялу Чубинський оцінював 
у цифрах, кількісно, мислив цей матеріял як набір взірців: 
«Обрядових пісень я записав до 4000. Родини, хрестини та 
похорони записано в кількох місцях; весілля описано біль-
ше, ніж у  20  місцях; казок записано до  300. За  програмою 
щодо говірок зроблено записи більше, ніж у  60  місцях; 
із книг волосних судів вибрано до 1000 рішень» [Чубинський 
1972: XV]. Для порівняння: дослідники, які працювали в полі 
методом залученого спостереження, не бачили в кількісно-
му нагромадженні матеріялу самоцілі – матеріял був цін-
ний як засіб для розв’язання дослідницького завдання, 
а не фіксації сам собою. Відповідно, потрібно було «побачи-
ти» матеріял, який не завжди лежав на поверхні, виловити 
з плинности буття сітями методик і теорій, щоби проникну-
ти в глиб аналізованої теми, вивчити її  відповідно до  по-



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 28 –

ставлених завдань. Бо якщо матеріял нахапано спорадично, 
безсистемно, підібрано з огляду на екзотичність, його вар-
тість знижується, а  його функцію, семантику тощо не  за-
вжди можливо й уявити поза полем. Те, як ставилися до по-
льового матеріялу представники історико-географічної 
школи, яскраво сформулювала фінська дослідниця Пека 
Гакаміес: «Фольклор розглядали як ягідки, які чекають, аби 
їх зібрали, а  потім класифікували та проаналізували» 
[Хакамиэс].

Представники історико-географічної школи не так «ви-
ловлювали» матеріял, як збирали явні, перевірені, стійкі 
фольклорні «ягідки», не вдаючись ширше до контексту ма-
теріялу, невтомно шукаючи ще одну «нову» пісню або її ва-
ріянт. Пошук «ягідок» привів до того, що з року в рік і зі сто-
ліття в століття в польових звітах може повторюватися май-
же ідентичний матеріял. При цьому поза увагою інколи за-
лишаються обшири незайманих, непомічених нюансів, ак-
центів і  аспектів у, здавалося б, заяложених темах. Саме 
з цією проблемою однотипности матеріялу зіштовхувалася 
я, пишучи монографію. Попри незліченність описів весілля 
чи похоронів, чимало з них виконано за поширеним лека-
лом: записувачі відстежували варіятивність відомих елемен-
тів ритуалу, але не зачіпали інших аспектів, на які міг, ма-
буть, звернути увагу науковець, який поєднував би профе-
сійний вишкіл із досвідом польовика.

Потребу фіксувати матеріял у  великих кількостях було 
зумовлено розумінням етнографії як науки, що мала схопи-
ти, зберегти для нащадків взірці фольклору, «бо багато 
пам’яток народної творчости вимирають, народ їх забуває» 
[Чубинський 1872: ХІІ]. Отже, простим записуванням пісні 
або звичаю збирач досягав своєї мети – перешкоджав зник-
ненню «ягідки».

Сама лексика, визначення звичаїв та обрядів як «пам’яток 
народної творчости» слугували формою об’єктивації наро-
ду, розуміння його як єдиного гомогенного організму, який 



2. Теорія польової роботи: від аматорів до перших науковців‑ польовиків

– 29 –

«творить» універсальні для всіх «пам’ятки», унікальні фор-
ми. Відповідні завдання було сформульовано в контексті на-
цієтворчих процесів: народні вірування та звичаї розуміли 
як основу для ствердження народної мудрости, прояв «на-
родної філософії», монолітної для єдиного етнічного орга-
нізму, що своєю чергою ставало основою для есенціялізації, 
вигадування його «ментальности» й «духу».

Діяльність Чубинського була для нього не формою нау-
кової роботи, а  радше вагомою частиною громадсько-по
літичної діяльности. На  це вказував ще Федір Вовк, заува-
живши, що  «наука була для нього [Чубинського] різнови-
дом громадської служби» [Волков 1914: 15]. Справді, на від-
критті Південно-Західного відділу ІРГТ Чубинський виголо-
сив промову, яка «дала мало науково‑ методичних вказівок 
щодо прийдучої діяльности» [Савченко 1929: 18], натомість 
містила сильний політично-патріотичний акцент. За  це 
Чубинського критикували згодом самі члени відділу [Волков 
1914: 6]. Для покоління Чубинського, яке, на відміну від по-
передників, дедалі частіше записувало народні ритуали та 
звичаї, етнологія несла значну частину функції етнонаціо-
нального конструювання, створення фундаментальної 
фольклорної бази, що підживлювала коріння романтичного 
націоналізму.

Хоча погляди діячів і  дослідників другої половини ХІХ 
століття були значно зрілішими, аніж романтиків‑ народо-
знавців, однак певні моменти наукового розуміння польової 
роботи ще залишалися недостатньо заартикульованими. 
Хай Чубинський і  говорить про потребу звернути увагу 
на етнографічний матеріял («Щодо вірувань, обрядів, при-
кмет, гадань, шептань, заклинань, ігор і  забав, юридичних 
звичаїв, побутових елементів та відтінків говорів – зібрано 
дуже мало матеріялів» [Чубинський 1872: ХІІ]), а проте його 
увага однаково вихоплює з потоку спостережень переважно 
фольклор. Федір Вовк писав: «Він [Чубинський] повністю 
поділяв поширені на початку його діяльности переконання, 



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 30 –

що усна народна словесність <...> є головною підставою ет-
нографії <...>, і нічого дивного в тому, що з 7 томів “Трудов 
экспедиции” цьому фольклору відведено принаймні 5, 
а  тóму, що  тепер називають етнографією, тобто вивчення 
народного побуту, – тільки 178 сторінок» [Волков 1914: 15]. 
Чубинський і далі тримався смакового підходу до матерія-
лу. Його співробітники зосереджувалися переважно на  за-
писах чарівної казки як найяскравішого, атрактивного жан-
ру й виявляли менше інтересу до  інших видів казок. 
Поєднання етнографічних, фольклорних, а  також геогра-
фічних і  лінґвістичних спостережень, статистичних даних 
свідчило ще про певний синкретизм, слабку диференціяцію 
предмета. Знову  ж таки, мало цікавили контекст і  респон-
дент, важливість яких особливо наголошували наступники.

Вовк одним із перших в українській гуманітаристиці по-
чав уболівати за  якість польового матеріялу, наполягати 
на фаховій роботі в полі, на потребі професійнішого вишко-
лу. Різке зауваження дослідника, що «професійним науков-
цем П. П. не був», спричинили саме ці міркування Вовка про 
фахового етнографа в полі.

Тільки наприкінці ХІХ століття почали науково усвідом-
лювати важливість польової роботи, про що не раз писали 
дослідники. На  зламі ХІХ–ХХ століть серії професійних 
експедицій Володимира Гнатюка, Федора Вовка, Зенона 
Кузелі (інколи пов’язані з  закладанням колекцій етногра-
фічних музеїв) із  подальшим виданням тематичних збір-
ників були епохальним кроком у становленні фахової ет-
нографії. 1914 року Зенон Кузеля чітко застановив, що між 
просто ретельним збором матеріялу і фаховою науковою 
роботою в полі є велика й суттєва різниця, яку має усвідом-
лювати новочасний науковець: «На  місце припадкового 
або сумаричного записування треба поставити уважне зби-
ранє і шуканє матеріялу з докладним узглядненєм дотепе-
рішніх записів і територіяльного розміщеня та з поглядом 
на висновки, пороблені етнографами инших народів. Таке 



3. Теоретичні засади ранніх праць із родинної обрядовости

– 31 –

збиранє вимагатиме не лише великої старанности, знаня 
дотеперішної української літератури і етнографічних сту-
дій взагалі, але й спільних заходів цілого ряду співробітни-
ків, окремої підготовки і розкладу тем і більших грошевих 
фондів, на які може здобутися колись наша Академія Наук» 
[Кузеля 1914–1915: 174].

3. Теоретичні засади ранніх праць  
із родинної обрядовости

У 60–70‑ті роки ХІХ ст. оформлюються теорії та концеп-
ції, спрямовані на  осмислення фактів етнографії загалом 
і ритуалів зокрема. Вперше в історії гуманітарної й філософ-
ської думки міт і ритуал набувають для науковців справж-
нього фахового інтересу. Порівняймо: міт, який складає 
з  ритуалом знакову цілість, став предметом рефлексій іще 
в період античности, зокрема, стоїки й епікурейці наполяга-
ли на алегоричній інтерпретації міту, а прихильники шко-
ли Евгемера вважали, що міти звеличують реальних осіб – 
історичних царів, героїв та мудреців. Відтоді міт майже по-
стійно перебував у фокусі різних філософських інтерпрета-
цій [Хюбнер 1996: 40–67]. Ритуал став об’єктом наукових і фі-
лософських дискусій тільки наприкінці ХІХ століття. За
гальна методологія досліджень ритуалу тоді залишалася 
в руслі еволюціонізму й мітологізму.

Еволюціоністи сформували тривале проблемне поле ри-
туалістики, започаткували головні  – й понині актуальні  – 
дискусії, наприклад, щодо пріоритету ритуалу перед мітом, 
витоків ритуалу тощо. Еволюціоністичне бачення ритуалу 
шліфувалося й у працях українських етнологів 4. Еволюціо
4 Варто сказати, що шлях до усвідомлення потреби в аналітичних до-
слідженнях, базованих на певних методологічних засадах, не був ко-
ротким і простим. Микола Сумцов, наприклад, не відразу відверто під-
тримав ідеї еволюціонізму, «до початку ХХ століття [він] не сприймав 
жодного напряму в тогочасній науці, але жодного й не обійшов <...>. 



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 32 –

ністська традиція виявилася у  вітчизняній науці неабияк 
стійкою і досі притаманна численним сучасним працям.

Видані з  1865  року до  кінця ХІХ століття кілька дослі-
джень українського весільного обряду різнилися поставле-
ними завданнями, але були схожими між собою методом 
аналізу й розумінням природи обряду. Еволюціоністи 
сприймали ритуал як умовну, рудиментарну форму, 
що  втратила свою прагматичність і  функціональність іще 
в  доісторичну епоху. Цінність ритуалу вони бачили пере-
важно в тому, що він законсервовував і тримав у собі «доісто-
ричне минуле», тож завданням дослідника було виокреми-
ти з хаотичного згустку ритуалу ці архаїзми: «Ми побачимо, 
що ці зниклі порядки давно минулих часів доволі чітко і ви-
разно простежуються крізь прозору тканину весільних об-
рядів і пісень, і, можливо, нас здивує свіжість кольорів і чіт-
кість рис, якими промальовані ці тіні минулого в малорусь-
кому весіллі» [Охримович 1891–1892: 4]. Вивчення значень, 
сенсів, функцій обряду в еволюціоністських працях заміняло-
ся вивченням його генези.

Найпопулярнішою була думка про наявність у весільно-
му обряді залишків ранніх форм шлюбу, таких як викраден-
ня, купівля тощо, яку успішно розвивають і деякі сучасні до-
слідники. Сумцов уважав, що в обряді є ознаки «комуналь-
ного» шлюбу, «викрадання», «купування» й «договору» 
[Сумцов 1996 (1881): 9, 24, 33]. Вовк стверджував, що в обря-
дах можна знайти сліди «умикання та купівлі молодої» [Вовк 
1995 (1892): 220]. Схожі думки висловлювали Ящуржинський 
[Ящуржинський 1880: 59–62] та інші.

Засумнівався в  цьому ще Євген Кагаров [Кагаров 1929]. 
Він зауважив, що «галас (крик, розбивання посуду, дзвін ме-

Тільки з  початком ХХ століття він стає послідовним і  переконаним 
прибічником ідей еволюціонізму» [Байбурин, Фрадкин 1998: 270]. Ще 
до визнання себе еволюціоністом Сумцов написав працю про весільні 
обряди, де обстоював типово еволюціоністські погляди.



3. Теоретичні засади ранніх праць із родинної обрядовости

– 33 –

талів, ляскання батогом) розглядали як відголосок боротьби 
під час викрадення молодої». Проте ритуальний шум, як 
пише науковець, є  й в  інших обрядах: під час народження 
дитини, хвороби, грози, граду, загалом у тих випадках, коли 
«про пережитки викрадення молодої не може бути й мови». 
«Зрозуміло, – підсумовує Кагаров, – що перед нами не пере-
житок старовинного “умикання”, а апотропеїчна дія» [Кага
ров 1929: 159]. Далі дослідник спростовує думку Миколи 
Сумцова, що ритуальне одягання молодою елементів чолові-
чого вбрання може бути відлунням шлюбу за  угодою: 
«Переодягання є не тільки у весільному ритуалі, але й в ін-
ших випадках» [Кагаров 1929: 161], тому звичай цей пропо-
нує інтерпретувати як «дисимуляційний», себто як спробу 
обманути злі сили. Євген Кагаров хоч і  критикував окремі 
тези еволюціоністських теорій, але де в чому й розвинув їх, 
виокремивши так звані «історико-правові обряди», які вва-
жав пережитками «пройдених етапів соціяльного розвитку 
людства», «вимерлих форм родинних стосунків і  способів 
укладення шлюбу (груповий шлюб, матернітет, обмін жінка-
ми, умикання дівчат і їх купування)» [Кагаров 1929: 191].

Нині дослідники схильні відмовлятися від цієї еволюціо-
ністської гіпотези: «У найрізноманітніших описах весілля всі 
три форми укладення шлюбу чудово уживаються одна з од-
ною. Тому є підстави припускати, що викрадення, купівля й 
договір (як і  мотиви війни, ув’язнення, полювання) мають 
символічний характер і за своєю суттю є різними способами 
вираження головної колізії весілля – відносин між партією 
молодого та партією молодої, їх узаємної чужости» [Байбурин, 
Фрадкин 1998: 274; див. також: Сумцов 1996 (1881): 250, комен-
тар № 5; Байбурин, Левинтон 1978: 95–100].

Інша гіпотеза припускала наявність в  обряді рудиментів 
архаїчних форм організації суспільства й сім’ї. Вовк наполягав 
на наявності ознак матріярхату, гетеризму, групового шлюбу 
[Вовк 1995 (1892): 307–323]. Охримович бачив у весіллі ознаки 
матріярхату. Доказом цього, на його думку, було те, що мáтері, 



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 34 –

а  не  батькові, призначено подарунки як плату за  молоду, 
мáтері дякують за виховання молодої, мати є найголовнішою 
під час розчісування коси, накладання вінка, у  весільному 
фольклорі мати виступає захисницею доньки перед боярами, 
в піснях у матері просять благословення, натомість про особу 
батька не  завжди й знають: «Повиджь нам, Ганусенько, ко-
трийто твій батенько» [Охримович 1891–1892: 55]. Дослідник 
також звертає увагу на кількісну перевагу ритуальних дій з мо-
лодою та пісень про неї: підрахунок засвідчив, що на 320 пі-
сень про молоду припадало 146  про молодого. Охримович 
уважав, що раніше ця різниця була навіть значнішою.

Треба сказати, що питання про асиметричний розвиток 
теми молодої й молодого нині знову актуальне. Ґеорґій 
Лєвінтон констатував: «Весілля переважно “F‑центричне”» 5 
[Левинтон 1991: 216], по-новому поставивши питання, чому 
символічна репрезентація теми молодої у  весіллі домінує 
над символікою теми молодого.

Лаконічність семіотичного оформлення теми молодого 
дотепер залишалася непоясненою (це питання розглядаю та-
кож в останній частині першого розділу й у додатку до моно-
графії). З погляду обрядів переходу, соціяльний перехід мо-
лодого (від парубка до чоловіка) за своїм внутрішнім змістом 
ідентичний соціяльному переходові молодої. F‑центричність 
також не можна пояснити вірілокальністю традиції: хоча мо-
лодий і не змінює місця проживання, це не зменшує ваги й 
значущости соціяльної зміни, яка з ним стається.

Після Охримовича, наприкінці 1920‑х років, Катерина 
Грушевська теж розпізнала ознаки матріярхату в обрядово-
му, але вже не весільному матеріялі [Грушевська 1927]. Їхні 
праці об’єднує спільне спостереження про вищу, порівняно 
з чоловічою, активність жінок у певних сферах традиційної 
культури, передусім у сакральних її формах – ритуалі, магії 
та мантиці.

5 F – від англ. female – «жінка».



3. Теоретичні засади ранніх праць із родинної обрядовости

– 35 –

Іншою рисою, притаманною більшості ранніх інтерпрета-
цій родинної (і не тільки) обрядовости, був мітологізм. У ви-
вченні ритуалу мітологічна теорія ототожнювала мітологічні 
події з ритуальним сюжетом. І хоча загальну ідею спорідне-
ности міту й ритуалу розвинуто у  працях структуралістів 
другої половини ХХ століття [Элиаде 1996; Евзлин 1993; 
Топоров 1988: 23–44], проте у ХІХ столітті міт і ритуал нереле-
вантно узалежнювано одне від одного. Микола Сумцов ува-
жав, що в давнину існував самостійний шлюбний міт, який 
став сценарієм майбутнього обряду. У своїй праці про весілля 
він виділяє розділ «Риси небесного шлюбу в шлюбі людсько-
му», де апробує цю гіпотезу [Сумцов 1996 (1881): 62–67]. Щодо 
цього ранньомітологічного уявлення дослідники підсумову-
ють: «Як показали пізніші дослідження, шлюбні мотиви часті-
ше реалізуються у зв’язку з тим, що культурні герої встанов-
лювали шлюбні норми» [Байбурин, Фрадкин 1998: 274].

Олександр Потебня у  праці «Переправа через воду…» 
постулює думку, що «земний шлюб давня людина перене-
сла на  небо, приписала богам <...>; своєю чергою, шлюб 
небесний став поясненням таїнства земного шлюбу» 
[Потебня 2000 (1868): 419]. Ця ідея й спричиняла прямолі-
нійне, буквальне ототожнення мітичних/небесних подій 
і  ритуальних актів та атрибутів, що  призвело до  багатьох 
неймовірних гіпотез і  висновків. Дослідники відзначають, 
що в Сумцова «кільця, вінки, яблука – символи сонця; вог-
нища, свічки – символи небесного вогню; стріли, батіг – по-
рівнювано з  сонячним промінням, а  весільному дзвіночку 
приписувано значення грому». «У цьому самому ключі об-
рядове посипання молодих зерном, горіхами, як і поливан-
ня, помазання волосся пошлюблених олією, розглядали як 
весільні варіянти грози, дощу, який несе запліднювальну во-
логу» [Байбурин, Фрадкин 1998: 274].

У ХІХ столітті розгорнулася тривала дискусія щодо ідеї 
про здатність первісної свідомости проєктувати явища зем-
ного життя на небо і навпаки; її розглянув і проаналізував 



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 36 –

у  своїй монографії Андрєй Топорков [Топорков 1997: 279–
283]. Як пише дослідник, ідеї Потебні критично оцінив 
Алєксандр Вєсєловський, який уважав, що «не було жодного 
перенесення небесних явищ у земні обставини й годі дошу-
куватися у фольклорних описах молодят натяків на їхнє кос-
мічне походження» [цит. за: Топорков 1997: 283].

1930  року Філарет Колесса завершив дослідження похо-
вальної обрядовости, де в  дусі еволюціонізму писав про 
нефункціональність, прагматичну недоцільність обрядів, 
а їхню живучість пояснював «силою традиції, звичаю й пере-
даного з давніх віків забобонного страху перед їх порушуван-
ням», які «уже давно не відповідають народньому світоглядо-
ві, не знаходять навіть у народньому віруванні ніяких арґу-
ментів на своє піддержання» [Колесса 2001 (1930: 7)]. Статті 
30‑х років про родинну обрядовість далі поєднували старі 
еволюціоністські й мітологічні ідеї з новими гіпотезами, які 
ще розглянемо. На  жаль, наприкінці 20‑х років розвиток 
української науки урвали репресії, фізичне знищення до-
слідників.

Отже, еволюціонізм і мітологізм – два головні напрями 
вивчення обрядовости в  ХІХ столітті  – передбачають дія
хронний аналіз матеріялу, пошук сенсу в ретроспективі: чи 
то у глибинах часу, а чи у глибинах міту. Наступна зміна ме-
тодологічної парадигми була кардинальною: ішлося про пе-
рехід від діяхронного аналізу до синхронного.

У цьому сенсі праця Кагарова про весільну обрядовість 
відіграє особливу роль, бо послідовно містить синхронний 
і  діяхронний аналізи. Усі весільні обряди Кагаров поділив 
на захисні та спонукальні. За такого підходу дії, що їх ранні 
еволюціоністи вважали рудиментом давніх форм шлюбу 
(умикання або викуп), подано як семантично значущі у сво-
єму синхронному контексті (а не тільки в контексті доісторич-
них реалій).

Утім, хоча більшість праць ХІХ століття й початку ХХ сто-
ліття перебували в  межах тодішніх панівних методологем, 



4. Теорія обрядів переходу Арнольда ван Ґенепа

– 37 –

вони також містили ідеї, які стали провісниками пізніших 
шкіл і теорій [Байбурин, Фрадкин 1998: 274–276; Топорков 
1997: 236–310; Иванов 1998: 646–655]. Андрєй Топорков пи-
сав, що деякі висловлювання науковців філологічної школи 
ХІХ століття, до  яких належав Олександр Потебня, «дають 
підстави бачити в них попередників таких сучасних науко-
вих напрямків, як історико-типологічне та структурно-семіо
тичне вивчення фольклору, етнолінґвістика, історична пси-
хологія, структурна семасіологія» [Топорков 1997: 9]. Вячеслав 
Іванов розпочинає свою історію семіотики в Росії аналізом 
праць Олександра Потебні, вказує на  наукову проґресив-
ність його поглядів. Ідеї Потебні дали поштовх численним 
пізнішим науковим концепціям і справили вплив на семіо-
логів ХХ століття.

4. Теорія обрядів переходу  
Арнольда ван Ґенепа

1909  року в  Парижі невеличким накладом було видано 
книжку французького фольклориста Арнольда ван Ґенепа 
«Обряди переходу». Робота зазнала нищівної критики, яку 
очолив авторитетний науковець, талановитий Дюркгеймів 
учень Марсель Мос; із  його (не)легкої руки за  Ґенеповою 
працею надовго закріпилася репутація «трюїзму» [Buchowski 
1985: 63]. Проте сам автор уважав цю роботу головним здо-
бутком свого життя. 1914  року він писав: «Щиро зізнаюся, 
що хоча не надаю великого значення іншим своїм працям, 
однак “Обряди переходу” є мовби частиною мене, вони по-
стали з раптового внутрішнього осяяння – й умить щезла та 
темрява, в  якій я  скнів без малого десять літ» [цит. за: 
Buchowski 1985: 63].

Нині ім’я Арнольда ван Ґенепа стоїть у ряді найвидат
ніших науковців. Польська дослідниця Ольшевська-Дио
нізяк, авторка однієї з найновіших розвідок з історії й теорії 
культурної антропології, пише: «В історії етнологічної дум-



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 38 –

ки Франції, окрім Еміля Дюркгейма, вимальовуються ще 
три чільні постаті: Марсель Мос (1872–1959), Арнольд ван 
Ґенеп (1873–1937) і  Люсьєн Лєві-Брюль (1857–1939)» 
[Olszewska-Dyoniziak 2001: 49]. Американський науковець 
Дж. К. Нелсон згадує Ґенепові ідеї серед трьох основних на-
прямків дослідження ритуалу у  ХХ столітті: «За  певного 
узагальнення можемо виокремити три головні підходи, на-
явні в літературі з вивчення ритуального процесу: психо
аналітична теорія, теорія обрядів переходу, структурно-
функціональна теорія» [Nelson 1990: 5] – йдеться про під-
ставові праці, відповідно, Фройда, ван Ґенепа та Дюрк
гейма.

Суть новаторства Ґенепової праці полягала в  системній 
зміні діяхронної, синтагматичної наукової парадигми на 
структурну, парадигматичну, синхронну. Міхал Буховський 
писав, що ця праця «є справді блискучим зразком способу 
мислення, що прагнуло подолати межі мислення еволюціо-
ністів» [Buchowski 1985: 66].

За тисячами розмаїтих обрядових форм, паралелей, чис-
ленних варіянтів обрядів та локальних традицій (описи яких 
ретельно нагромаджувано вже з сотню років) ван Ґенеп по-
бачив закономірність, структуру. Науковець виділив в окре-
му групу обряди, які організовують перехід людини «з од-
ного стану – в інший, з одного світу (космічного й суспільно-
го) – в інший». До них належали ті, що «супроводжують на-
родження, дитинство, досягнення соціяльної зрілости, зару-
чини, укладення шлюбу, вагітність, батьківство, прилучен-
ня до релігійних спільнот, похорон» [Геннеп 1999 (1909): 15, 
9], себто обряди родинного циклу. До обрядів переходу ван 
Ґенеп зарахував також «обряди, пов’язані зі зміною косміч-
них явищ: змінами фаз Місяця (наприклад, церемонії з при-
воду повні), переходом від однієї пори року до  іншої (сон-
цестояння, рівнодення), від одного року до іншого (перший 
день нового року) тощо» [Геннеп 1999 (1909): 9]. Ця теза ви-
кликала низку застережень.



4. Теорія обрядів переходу Арнольда ван Ґенепа

– 39 –

Як зазначав автор, він мав на меті «зіставити етапи люд-
ського життя з етапами життя тварин і рослин і далі – з вели-
кими ритмами всесвіту» [Геннеп 1999 (1909): 175]. Проте, як 
показали пізніші концептуальні напрацювання, перехід 
в  обрядах родинного циклу й календарних обрядах має 
принципову відмінність: у родинних обрядах він здійсню-
ється раз і  назавжди, а  в  календарних аналогічна ситуація 
переходу повторюється системно, щороку. Є й інші відмін-
ності. Фінський дослідник Гонко виділяє такі ознаки обрядів 
переходу, як скерованість на  особу (вони супроводжують 
зміну статусу особи), неповторюваність (досягти цього стату-
су можливо лише раз), антиципаційність (запрограмова-
ність, визначеність наперед) [за: Buchowski 1985: 68]. 
Скерованість на особу й одноразовість виконання відрізня-
ють обряди переходу від календарних, а запрограмованість 
наперед, визначена послідовність обрядів – від оказіональ-
них. Міхал Буховський, систематизувавши весь багаж теорій 
обрядів переходу, виокремлює такі їхні риси: «Обрядом пе-
реходу є тільки той обряд, у перебігу якого (1) відбувається 
зміна суспільного статусу особи або групи; (2) який супрово-
джує відповідна світоглядна система, що зумовлює потребу 
обряду для здійснення зміни і (3) пункти (1) і (2) (обряд і пе-
реконання) є  взаємними метафоричними трансформація-
ми, чого, певна річ, суб’єкти ритуалу як носії відповідного 
типу мислення не усвідомлюють» [Buchowski 1985: 70].

Мірча Еліаде та його послідовники розглядають цикліч-
ні календарні свята як постійне повернення до першопочат-
ку, актуалізацію ситуації створення світу і  космогонічного 
сценарію. Нині в західній науці обрядами переходу назива-
ють обряди родинного циклу, а також ініціяції – пубертатні 
обряди, залучення до групи або зміну статусу в межах групи 
[див., наприклад, Maisonneuve 1995: 31–32].

Втім, є певна зона дифузії між родинною й календарною 
обрядовістю. Росіяни запропонували розрізняти сюжети по-
ховальної обрядовости – «лінійний» і «циклічний». Лінійний 



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 40 –

сюжет «описує» завершення земного життя, відхід, повну 
смерть – переважно для тіла. Одначе для душі можливе ко-
ротке повернення «в гості» – на сьомий чи сороковий день, 
а далі періодично щороку. Ці повернення належать до струк-
тури календарних обрядів, символічною прагматикою яких 
є  «нагодувати», «зігріти», «звеселити» душі предків. Різні 
уявлення про посмертне існування душі й тіла впливають 
на ритуальне оформлення їхнього переходу.

Інша спільна риса обрядів переходу – однакова структу-
ра: «Обряди прелімінальні (сепарація), лімінальні (перехід), 
постлімінальні (аґреґація)» [Геннеп 1999 (1909): 15]. Це озна-
чає, що кожен окремий ритуал (поховальний, родильний чи 
весільний) має три однакові фази: вилучення – перехід – за-
лучення.

Як видно з  цитати, сам ван Ґенеп допускав вільне вжи-
вання синонімічних термінів, наприклад, прелімінальний або 
сепарація; така традиція збереглася й у працях його послідов-
ників. Я також використовуватиму синонімічні пари з май-
же ідентичним значенням. Стосовно ж самих об’єктів обря-
ду, переходових осіб, існує усталений уже термін лімінальні 
особи (від лат. limen – «поріг»), тобто «порогові», «які перебу-
вають у процесі переходу».

Ще до ван Ґенепа науковці незрідка відзначали існуван-
ня в обряді (зазвичай весільному) трьох фаз (наприклад, пе-
редвесільні обряди, власне весілля та повесільні обряди), ви-
переджуючи ідею дослідника. А Ґенепове новаторство поля-
гало у спостереженні, що ця триланкова структура обряду має 
внутрішній зв’язок, який формується у  сюжет переходу (а  не 
просто зміни непов’язаних між собою фаз), а тотожні фази різ‑
них обрядів не тільки структурно, але й семантично та функці‑
онально схожі між собою.

Арнольд ван Ґенеп, запропонувавши чітку структуру об-
рядів переходу, доволі заплутано ілюстрував її. Наприклад, 
він уважав, що «заручини – це проміжний період між отро-
цтвом і одруженням» [Геннеп 1999 (1909): 16], хоча заручини 



5. Розвиток теорії обрядів переходу в західній науці

– 41 –

й одруження є ритуальним дійством, натомість отроцтво – 
це вікова фаза, тому нелогічно розглядати його як ритуаль-
ний етап. Таких суперечностей було чимало, їх обговорюва-
ли різні критики й теоретики.

5. Розвиток теорії обрядів переходу  
в західній науці

В Европі після першої критичної хвилі інтерес до Ґенепової 
моделі обрядів переходу спершу зник, а відтак поступово пе-
рейшов до  конструктивнішого річища: в  1950–1960‑ті роки 
в  Західній Европі (Англія, Франція), у  1970–1980‑ті роки  – 
в Польщі, у 1980–1990‑ті роки – в Росії, наприкінці 1990‑х ро-
ків – в Україні.

Тему обрядів переходу опрацьовували у двох напрямах, 
які сформулював Буховський, – «риґористичному» й «екс-
пансивному» [Buchowski 1985: 64]. Перший передбачав від-
шліфування теорії, пошук точних дефініцій, деталізацію 
понять. Другий напрям репрезентували прикладні праці, де 
взірці народної культури проаналізовано на основі Ґенепової 
теорії. З початку 60‑х років таких досліджень з’явилося чи-
мало. В англомовному світі це, наприклад, класична робота 
Одрі Ричардс «Чисунґу» про ініціяцію дівчат у замбійсько-
му племені бамба [Richards 1965], стаття Джона Біті про ри-
туалізацію соціяльних змін в Ніоро [Beattie 1966], досліджен-
ня Ґілберта Люїса про ритуал обрізання в Новій Ґвінеї [Lewis 
1980] або книжка Рея Рафаела про неявні форми чоловічих 
ініціяцій у США [Raphael 1988].

Хоч сама ідея обрядів переходу належить представнико-
ві французької школи, однак справжнього розквіту й теоре-
тичної стрункости вона досягла в серії праць англійських со-
ціяльних антропологів – Макса Ґлюкмана, Віктора Тернера, 
Едмунда Ліча та деяких інших.

Макс Ґлюкман, знаний у  світі науковець, африканіст, 
речник англійського функціоналізму, у своїй книжці «Нари



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 42 –

си ритуалів соціяльних узаємин» опублікував статтю, при-
свячену Ґенеповій теорії [Gluckman 1962]. Ґлюкман («досить 
нещадно і без лапок», як пише Буховський [Buchowski 1985: 
66], очевидно, натякаючи на  аналогічне висловлювання 
Моса), називає роботу ван Ґенепа «нудною». Найсуттєвішою 
її вадою він уважав те, що вона не дає відповіді на важливе 
запитання: чому обряди переходу є повсюдними у племін-
них культурах і  майже геть-чисто зникають у  суспільствах 
індустріяльних? Відповідь на  це запитання дала праця 
Віктора Тернера, який провів паралель між лімінальними 
особами в ритуалах і представниками міських молодіжних 
субкультур і контркультур, а отже, обряди переходу не зни-
кають, вони трансформуються. Тернер запровадив також 
категорію комунітас на позначення цілих лімінальних груп 
у міському суспільстві. Дослідження обрядів переходу в міс-
ті провадили й пізніше. 1988 року американський науковець 
Рей Рафаел видав монографію, в якій дослідив елементи об-
ряду ініціяції чоловіків‑ американців [Raphael 1988]. Нині 
в  інтернеті опубліковано сотні дрібних і  більших розвідок 
про сучасні обряди переходу, ці обряди формуються й по-
бутують у міському середовищі, до них належать свята ви-
пуску зі  школи, посвячення в  різні товариства, підліткові 
групи тощо.

Макс Ґлюкман дав власну відповідь на  своє запитання: 
у  невеличкій традиційній спільноті кожна особа виконує 
цілу низку різних соціяльних ролей, натомість у масовому 
індустріяльному суспільстві кожному дістається менша кіль-
кість соціяльних ролей. Тому ритуал, надто переходовий, 
у традиційному суспільстві є важливішим, бо створює й за-
кріплює за особою цілий набір ролей.

Робін Гортон у  праці «Ритуальна людина в  Африці» 
(1979) полемізує з Максом Ґлюкманом, бо вважає, що Ґлюк
манові соціологічно-функціональні погляди зводять риту-
ал до інтеґрувальної функції. Але є чимало обрядів дезінте-
ґрувальних. Існує щось «понад це», вважає Гортон і припус-



5. Розвиток теорії обрядів переходу в західній науці

– 43 –

кає, що цим «чимсь» є містичні уявлення. Перехід за цих об-
ставин є водночас і організацією підконтрольности в межах 
групи, і підпорядковуванням персоніфікованим божествам, 
що  символізують і  санкціонують діяльність групи. Таке 
узгодження між соціяльним і  містичним світами виконує 
ритуал.

Віктор Тернер теорію переходу розглядає в дослідженні 
«Ритуальний процес. Структура й антиструктура» [Тэрнер 
1983 (1969)]. Науковець зосереджує увагу на протиставленні 
лімінальність – статусна система (так називає автор структу-
роване суспільство) і  пропонує термін комунітас на  позна-
чення групи переходових, лімінальних осіб, вилучених 
зі статусної системи; до комунітас Тернер зараховує такі мар-
ґінальні групи, як гіпі, неофіти, підкорені автохтони, малі 
народи, придворні блазні, юродиві, волоцюги та ін.

Тернер також уважає синонімічні назви етапів переходу 
не  цілком тотожними. Одна група термінів (преліміналь-
ний – лімінальний – постлімінальний), за  Тернером, відо-
бражає «структурний аспект переходу», а інша (сепарація – 
перехід – аґреґація) радше стосується «одиниць простору та 
часу» [Тэрнер 1983 (1969): 231].

Теорію обрядів переходу вивчав іще один знаний англій-
ський науковець, соціяльний антрополог Едмунд Ліч у пра-
ці «Культура й комунікація: логіка взаємозв’язку символів» 
[Лич 2001 (1976)]. Дослідник погоджується, що «в найзагаль-
нішому сенсі всі обряди переходу виявляють певну схожість, 
що  полягає в  наявності трифазової структури» [Лич 2001 
(1976): 95]. Однак Ліч дотримується незрозумілої логіки, 
коли, наприклад, фазою переходу вважає «медовий місяць 
пошлюблених і жалобу вдови», а фазою залучення – одяг-
нення на  час «марґінального стану» особливого вбрання, 
яке потім знімають і відтак «одягають новий звичайний кос-
тюм» [Лич 2001 (1976): 96]. Звідси випливає, що фаза перехо-
ду («медовий місяць») відбувається у весіллі після інтеґрації 
(«новий одяг»).



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 44 –

Едмунд Ліч пропонує графічну схему: два кола перети-
наються, утворюючи спільний сеґмент. Одне автономне 
поле він називає «А», друге – «не А», а сеґмент їхнього пере-
тину – «подвійною, пограничною зоною, “священною” сфе-
рою, яка підлягає табу» [Лич 2001 (1976): 46] (Мал. 1). Ця се-
редня фаза (інтерференція кіл) своєю чергою, за Лічем, та-
кож складається з трьох частин [Лич 2001 (1976): 96] (Мал. 2). 
Автор пише, що  ця переходова фаза «може розтягнутися 
на місяці» [Лич 2001 (1976): 96]. Цей тривалий переходовий 
процес він називає «марґінальним становищем» і  описує 
у термінах, найбільше властивих особі на етапі вилучення: 
«Анормальний стан – посвячуваний перебуває поза стату-
сом, поза суспільством, поза часом» [Лич 2001 (1976): 97].

Мірча Еліаде наголошував «ініціяльну» природу обрядів 
переходу й мотиви символічної смерти й народження в пе-
ребігу переродження в  нову соціяльну істоту [Еліаде 2001 
(1957): 97–105].

Два найпізніші відомі дослідження Ґенепової теорії нале-
жать перу польських науковців Міхала Буховського та Ганни 
Червінської-Буршти. Буховський, коротко розглянувши 
праці західних дослідників (Ґлюкмана, Гортона, Стоми, Гон

1. Графічна схема здійснення переходу за Едмундом Лічем

А не А

Подвійна погранична зона, священна 
область, що підлягає табу



6. Авторська інтерпретація схеми переходу 

– 45 –

ко, Ліча) й порівнявши їхні погляди, підбиває підсумок і дає 
своє визначення обрядів переходу. Червінська-Буршта ро-
ком пізніше публікує працю, де аналізує погляди Ліча й 
Тернера, а  також те, як теорія ван Ґенепа (що  її  з  певного 
огляду можна розглядати як провісницю структуралізму) 
вплинула на структуралізм і теорію комунікації [Czerwińska-
Burszta 1986].

6. Авторська інтерпретація схеми переходу  
(на матеріялі української обрядовости)

Загалом приймаючи ідею трифазової моделі обрядів пе-
реходу, науковці зазнавали поразки, коли намагалися її апро-
бувати. Це змусило Едмунда Ліча та Віктора Тернера пере-
глянути схему переходу. Жоден варіянт, який вони запропо-
нували, не ліг в основу мого аналізу, хоча саме такий хід був 
моєю робочою гіпотезою. З’ясувалося, що  запропоновані 
схеми не  підходять до  структури українського (і ширше – 
слов’янського) обряду.

2. Механізм переходу за Едмундом Лічем

Rite de marge:  
марґінальне становище

Обряд вилучення Обряд залучення



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 46 –

Зазвичай фазою переходу вважають етап, коли головні 
персонажі обряду (об’єкти переходу) фізично переміщують-
ся (переходять, переносяться) з одного в інший локус: пере-
хід молодої в  хату молодого, покійника  – на  кладовище, 
немовляти – у світ людей тощо. Альберт Байбурін і Ґеорґій 
Лєвінтон у своїх численних працях про родинні обряди спи-
ралися на загальну тезу, що сюжет обрядів переходу струк-
турно можна звести до територіяльного переходу, ритуаль-
ної дороги з однієї точки до другої 6. Структура й семантика 
родинних обрядів за такого підходу неабияк увиразнюють-
ся. Базуючись на цьому припущенні, науковці здійснили чи-
мало відкриттів у обрядовій семантиці і  виявили численні 
приховані кросритуальні паралелі.

Ця засада, однак, не працювала в нашому випадку, коли 
об’єктом дослідження став не перехід у просторі, між локу-
сами, а  перехід соціяльний, між соціяльними ролями. Як 
з’ясувалося в  перебігу аналізу, вже після територіяльного, 
географічного переходу, коли, згідно з логікою теорії, век-
тор обряду мав би змінитися на протилежний (елімінатив-
ний на інтеґративний), в ритуалі й далі активно розвиваються 
елімінативні теми. У весіллі вони навіть посилюються й по-
декуди досягають своєї кульмінації вже після спільного при-
ходу молодих до хати нареченого. Отже, територіяльний пе-
рехід не конче перемикав фази обряду, після нього і далі мо-
гли залишатися актуальними елімінативні дії.

6 Організацію простору у весільному обряді у зв’язку з територіяльним 
переходом розглянуто у  працях російських науковців Лєвінтона та 
Байбуріна [Байбурин, Левинтон 1978]. Цій темі присвячено також роз-
діл «Семантика й організація простору весільного обряду (обставини, 
об’єкти, дорога)» в монографії польського дослідника Яна Адамов
ського [Adamowski 1999: 199–215]. Просторовий аспект поховального 
обряду вивчали Лідія Нєвська [Невская 1993: 57–97] та Ольґа Сєдакова 
[Сєдакова 2004: 56–58]. Просторовий код родильного обряду досліджу-
вали Баранов [Баранов 2001] та Ґоловін [Головин 2001]. Див. також збір-
ник праць «Концепт движения в языке и культуре» (Москва, 1996).



6. Авторська інтерпретація схеми переходу 

– 47 –

Територіяльний перехід хоч і бере участь у символічно-
му оформленні соціяльних змін, але не  тотожний йому й 
більше зосереджується на локативних (а не соціяльних) змі-
нах. Іншими словами, територіяльний перехід, скажімо у ве-
сіллі, титульним має протиставлення весільних партій: мо-
лодої (F‑ партія) й молодого (М‑ партія). Перехід соціяльний 
більшою мірою базується на іншому протиставленні: партії 
одружених і партії неодружених; це протиставлення не збі-
гається з весільними партіями, адже й одружені, й неодру-
жені є в кожній з них 7.

Отже, перед нами, за найсуворішого дотримання «букви 
і титли» ритуалу, постала інша, неочікувана, структура пе-
реходового обряду: групи елімінативних та інтеґративних 
кодів не було розділено фазою чи якимись кульмінаційни-
ми періодами, які могли би становити окремий етап, «пере-
хід».

Відштовхуючись від аналізованого матеріялу, я  дійшла 
висновку, що перехід у ритуалах родинного циклу оформ-
лено простою зміною фази елімінації на фазу інтеґрації. Це 
зумовило потребу наново інтерпретувати схему Арнольда 
ван Ґенепа: не окремий етап ритуалу, а весь ритуал я розгля-
даю як здійснення переходу, який відбувається через пере-
микання фази елімінації на фазу інтеґрації.

Звернімо увагу, що до розпочинання ритуалу повсякден-
ні звичаєві приписи також не  залишалися нейтральними. 
Коли за  віковим цензом чи станом (наприклад, шлюбний 
вік, дошлюбна вагітність чи доношеність плоду у вагітної) 
стає необхідним оформити соціяльну зміну, але сам процес 
оформлення цієї зміни (ритуал) не  розпочався, наростає 

7 Окрім переходу територіяльного та соціяльного, інколи говорять та-
кож про перехід містичний або мітичний, коли людина символічно 
помирає, аби народитися в іншій іпостасі; про моделювання цього пе-
реходу, символічної смерти й народження в іншому соціяльному тілі 
багато писав Мірча Еліаде [Еліаде 2001 (1957): 99–101, 103–107]. Усі три 
види переходів хоч і пов’язані між собою, але не є тотожними.



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 48 –

конфлікт між віком/станом і соціяльним статусом; за таких 
обставин поведінка майбутніх об’єктів ритуалу набуває су-
ворішої реґламентації, символізації (для жінки на пізніх тер-
мінах вагітности, для молоді шлюбного віку, для осіб похи-
лого віку та ін.). Особи, що «застрягають» на цьому етапі, по-
значені постійними «неґативними», «елімінальними» риса-
ми: наприклад, «бобилі», «старі дівки», «покритки» мають 
дуже низький соціяльний статус і додаткові соціяльні обме-
ження, нехрещених дітей вважають нелюдьми, «чортенята-
ми», а непохованих осіб – небезпечними, блудилами.

Для цього доритуального етапу прикметною ознакою 
є  наростання конфлікту, напруги, яку нерідко виража-
ють/позначають ті самі маркери, що  й лімінальність. Це 
простежується й на матеріялі казок. Єлєазар Мєлєтінський 
стверджує, що «шлюб у казці є способом медіяції з метою 
виходу з елементарних соціяльних колізій. <…> У ході каз-
кових дій підвищення соціяльного статусу через одружен-
ня вирішує конфліктну ситуацію». І  далі: «Соціяльні та 
інші конфлікти вирішуються завдяки індивідуальному пе-
реходу героя від нижчого суспільного статусу до  вищого 
з допомогою “чудесного” одруження» [Мелетинский].

Так само, як до окремих осіб ще до початку ритуалу мож-
на застосовувати знаки, властиві етапові вилучення, так піс-
ля ритуалу (хоч і не в такій сконденсованій формі) актуаль-
ними залишаються дії та знаки, властиві ритуальному ета-
пові інтеґрації. Знаки інтеґрації виходять за межі власне ри-
туалу, й інколи неможливо напевно сказати, коли саме риту-
ал закінчується: молоді, наприклад, повертаються ритуаль-
но до  оселі батьків молодої кілька разів, у  різні періоди  – 
тиждень, рік, – тож ритуальний топос залишається певною 
мірою актуальним упродовж усього цього часу.

Отже, слід враховувати два різні явища:
1) трифазову модель, яка містить передлімінальний/до-

ритуальний, лімінальний/ритуальний та постліміналь-
ний/післяритуальний періоди;



6. Авторська інтерпретація схеми переходу 

– 49 –

2) весь ритуал є переходом, який складається з двох фаз: 
елімінативної й інтеґративної (див. мал. 3).

Звернімо увагу на випадки так званих рамкових обрядів 
(що обрамляють життя), пов’язаних з фізичним (а не тільки 
символічним) народженням і смертю. Байбурін і Лєвінтон го-
ворили про відсутність у рамкових обрядах однієї з фаз, у цих 
обрядах «формально виражається тільки один компонент за-
садничого комплексу “смерть – від-/на-родження”» [Байбу
рин, Левинтон 1990]. Ця заувага справедлива, якщо за основу 
аналізу й порівняння обрядів узято той-таки територіяльний 
перехід – суб’єкти рамкових обрядів і справді фізично руха-
ються лише в одному напрямку. Однак, з погляду соціяльно-
го переходу й ширшого акціонального контексту, вимальову-
ється дещо інша картина. Скажімо, ритуальне миття й риту-
альний сніданок є чільними моментами інтеґративної фази 
весілля; ці самі дії представлено й у поховальному обряді: по-
кійникові залишають на вікні воду, щоби вмився, і їжу, щоби 
поїв. Ці дії є рефлексією тих самих інтеґративних кодів, що й 

3. Схема переходу

Ритуал
Етап переходу 

Лімінальний етап

Постлімінальний  
етап

Передліміналь
ний етап

Наростання 
конфлікту між 
віком/станом 
і соціяльним 
статусом

Елементи родинних  
обрядів у календарних: 
поминання душ помер-
лих, носіння бабі-пови
тусі каші, навідини мо-
лодят до батьків тощо

Елімінація:
нерухомість, 
недієздат-
ність, глухо-
та, німота, 
сліпота...

Інтеґрація:
панування 
руху і дій, 
здобуття 
зору 
і мови...



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 50 –

у весіллі, тільки тут їх призначено для душі, яка не помирає, 
а переходить до іншого існування, тому похованням тіла об-
ряд не завершується, він має продовження 8.

7. Вітчизняні студії  
над обрядовими паралелями

Є принципова різниця вивчати весілля, родини чи похо-
рон поокремо, як самостійні обряди, чи вивчати їх, порівню-
ючи між собою, сукупно, як смислове ціле. У другому випад-
ку стає можливим знайти нові грані, відкрити семантику од-
ного обряду через символічні коди іншого.

Вище я зробила бібліографічний огляд праць, у яких об-
ряди родинного циклу розглядаються самостійно, кожен 
окремо. Для цього параграфа залишила ті з праць, де автори 
роблять спроби перехресного аналізу явних чи прихованих 
обрядових паралелей.

1885  року Євфимій Сіцинський публікує статтю «Збли
ження смерти з народженням і шлюбом у народній поезії й 
обряді Подільської губернії» [Сицинский 1885], 1887  року 
Хрисанф Ящуржинський на VII археологічному з’їзді в Яро
славлі виголошує доповідь «Похорон як весілля», а Володи
мир Данилів 1907 року публікує статтю «Порівняння весілля 
й смерті в українських погрібових голосіннях» [Данилів 1907]. 
Наприкінці 1920‑х з’являються публікації Корнія Черв’яка 
«Похорон як весілля» [Черв’як 1927] і «Весілля мерців» [Черв’як 
1930]. Після репресій 30‑х років дослідження в цьому напрям-
ку занепали й почали поновлюватися щойно тепер [Кирилюк 
2005; Мовна 2001; Маєрчик 2003; Маерчик 2003].

8 Омивання молодої в кінці українського весілля не слід плутати з росій-
ським обрядовим миттям у лазні на початку весілля. Якщо обряд лазні 
на початку весілля мав виразно елімінативну функцію (за Байбуріним – 
спосіб «розчленування», «занурення в інший світ» тощо), то вмивання 
обличчя («промивання очей») і рук в українському обряді наприкінці 
весілля – навпаки, інтеґративну, про що детальніше див. далі.



7. Вітчизняні студії над обрядовими паралелями

– 51 –

Для робіт ХІХ століття прикметним є зосередження уваги 
на прямих, називаних паралелях між обрядами, а також лише 
неприховане «цитування» одного обряду в  іншому: напри-
клад, ознаки весілля в  поховальному обряді неодружених, 
коли померлу молоду людину вбирають у весільні шати, або 
оспівування смерти як одруження в голосіннях і думах тощо. 
Хрисанф Ящуржинський писав, наприклад, про весільний 
стрій при похованні неодружених осіб і звертав увагу на еле-
менти й атрибути весілля у поховальному обряді. Володимир 
Данилів зупинився на  весільній метафориці в  голосіннях, 
штибу: «Яке сумне весіллячко ми тобі справляємо». Євфимій 
Сіцинський у статті розглядає всі три обряди родинного ци-
клу: «Хай якими незіставними є  ці моменти життя, а  проте 
смерть прирівнюється і  в  народній поезії, і  в  обряді з  наро-
дженням людини і шлюбом» [Сицинский 1885: 522]. Доказом 
зв’язку між смертю та народженням автор пропонує знану каз-
ку, як батько запросив кумою смерть; далі він згадує традицію 
передбачати за поведінкою немовляти його характер і долю. 
Про зв’язок між смертю й одруженням, на думку Сіцинського, 
свідчить традиція називати в голосіннях похорон парубка «ве-
сіллям», автор звертає увагу на типові для голосінь паралелі: 
«Смерть – шлюбний союз, смертне ложе – шлюбне ложе, но-
восілля могили – нове подружнє господарство» [Сицинский 
1885: 518]; автор цитує відомий опис давньослов’янського по-
ховання Ібн Фадлана як доказ існування уявлень про посмерт-
ний шлюб і  наводить пісню, що  ілюструє зв’язок смерти й 
одруження. Матері, яка відчула смерть сина, його товариші, 
образно натякаючи на смерть, кажуть, що син її одружився:

Є твій син Івась так дуж-здоров; 
Він в Черкес-долині оженився, 
Взяв собі туркиню-монархиню, пишну та горду, 
Ни з ким вона не п’є, не говорить, 
Ни пред яким начальством голови не клонить

[Сицинский 1885: 519].



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 52 –

Дослідник звертає увагу тільки на те, що смерть переда-
ється образом одруження. Одначе в цьому тексті більше по-
відомлень. Як на сучасне розуміння природи лімінального 
статусу, ми б назвали й символіку чужости («туркиня»), ні-
моти («не говорить»), відмови від їжі («не п’є»), порушення 
субординації («ні перед ким голови не клонить»), а з погля-
ду традиційного соціюму – ще й соціяльної «девіянтности» 
(«монархиня») (згадаймо, що молодих також подекуди нази-
вали «князем» і «княгинею»).

Монографію «Весілля мерців» [Черв’як 1930] Корній 
Черв’як розвинув із університетської дипломної роботи, яку 
Дмитро Зеленін та Євген Кагаров схарактеризували як «ви-
датну між подібними працями» [Черв’як 1930: 6].

Автор уперше на  широко залученому матеріялі вдався 
до цілісного аналізу обрядів родинного циклу. Цей його хід 
дозволяє припустити, що дослідник розумів обряди як од-
норідні, в яких є щось таке, на основі чого їх можна порівню-
вати. Цим спільним, зазначив автор, був розгляд обрядів як 
ініціяцій. Ініціяціями Черв’як називав усі обряди родинного 
циклу, а саме: «родильні обряди, христини, постриги, весіл-
ля та похорон» [Черв’як 1930: 14]. Зазвичай у руслі західноев-
ропейської традиції ініціяцією називають тільки обряди при 
вступі до закритих товариств та об’єднань (див., наприклад, 
монографію Василя Балушка про українські ініціяції 
[Балушок 1998: 10–11]), в радянській традиції переважало ба-
чення ініціяцій як обрядів статевого дозрівання. Корній 
Черв’як же вважав усі обряди родинного циклу ініціяціями, 
фактично «обрядами переходу». (Ця термінологічна незла-
годженість триває донині.) У  самому підході до  проблеми 
в дослідженні Черв’яка відчувається «ґенепівське» розумін-
ня матеріялу, хоч не відомо, чи український дослідник знав 
праці ван Ґенепа. Цілком можна припустити, що так, знав, 
бо Євген Кагаров, університетський викладач Корнія 
Черв’яка, покликається на ван Ґенепа у своєму дослідженні 
весільної обрядовости, а отже, був знайомий з його текстами 



7. Вітчизняні студії над обрядовими паралелями

– 53 –

й міг оповідати своїм студентам про теорію обрядів перехо-
ду. Однак роботу «Обряди переходу» Черв’як прямо не ци-
тує. Того часу це могло статися й через ідеологічні застере-
ження проти використання «буржуазних теорій».

У роботі Черв’яка сформульовано дві різнобіжні цілі, 
одна з  яких ідеологічно коректна, закроєна в  еволюційно-
позитивістичному руслі: «Аналізувати й пояснити деякі пе-
режитки, уламки того родинного й громадського ладу, по-
буту та світогляду, який колись <…> існував серед україн-
ського народу, рештки якого збереглися і в наших обрядах, 
звичаях, віруваннях» [Черв’як 1930: 8]. У цьому питанні (хоч 
його автор зазначав першочергово важливим) Черв’якові 
не вдалося додати нічого нового понад те, що раніше зроби-
ли Сумцов, Вовк, Кагаров. Щодо іншої мети – знайти між
обрядові паралелі – науковцеві вдалося вперше простежити 
низку цікавих взаємозв’язків.

Черв’як застановляв, що  «в  обряді христин ми повинні 
констатувати наявність шлюбу та інших звичаїв і вірувань, 
які поєднують родильні обряди з весіллям, а весілля поєдну-
ють із похоронами», і далі: «Похоронний обряд є обряд іні-
ціації, що зберігає в собі чимало таких елементів, звичаїв і ві-
рувань, які ми знаходимо в христинах і весільному ритуалі, 
і що обряди похоронні заховують у собі для небіжчиків соці-
альне й магічно-релігійне значіння христин та весілля» 
[Черв’як 1930: 6].

Авторові вдалося виявити деякі глибинні, неявні, імплі-
цитні перегуки в родинній обрядовості, хоч не з усіх нако-
пичених спостережень зроблено вичерпні, як на мій погляд, 
висновки.

В іншій роботі «Дослідження похоронного обряду: похо-
рон як весілля» Корній Черв’як розглянув одяговий код 
в українській родинній обрядовості [Черв’як 1927].

Модель rites de passage нещодавно почали знову освою-
вати в  українському науковому просторі. Український до-
слідник Олексій Юдін аналізує феномен нестатутної ієрар-



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 54 –

хії солдатів. «Переведення з однієї категорії в іншу здійсню-
валося за допомогою певного роду rites de passage», – пише 
дослідник [Юдин 1998: 30]. Переходові моделі або міжриту-
альні перегуки досліджують і  в  інших статтях [Кирилюк 
2005, Космина 2001, Маєрчик 1999, Лисюк 2001].

8. Етнографія тіла  
(український контекст) *

Сучасний постмодерний дискурс почав бачити і тлума-
чити тіло не як природну даність, а як соціяльно конструйо-
вану «природність». Цю візію й розуміння людського тіла 
якнайліпше ілюструють взірці традиційної культури.

В українській етнографії вивчення тіла не сформувалося 
в окрему проблему чи напрямок досліджень. Одначе не мож-
на також стверджувати, що тіло ніяк не було представлене 
в етнографічному дискурсі. Павло Чубинський у «Трудах…» 
етнографічної експедиції робить невеличкий розділ про 
частини людського тіла (зуби, брови, руки, нігті, ноги, п’яти), 
дії з тілом (умивання, витирання) й реакції тіла (потягуван-
ня, чхання, плювання) [Чубинський 1872:  86–91]. А  Воло
димир Ястребов формує маленький, півторасторінковий 
розділ, де описує частини тіла (брови, волосся, слина, боро-
давки) і  деякі реакції тіла (потягування, чхання, гикавка) 
[Ястребов 1894: 39–40]. Короткі пасажі про тіло є й у праці 
Василя Милорадовича, зокрема прийоми «поліпшення кра-
си, особливо жіночої», а також загальні «правила» догляду 
за  тілом узагалі, волоссям, нігтями зокрема [Милорадович 
1991 (1902–1904): 212–230]. Петро Іванов, публікуючи леґен-
ди про створення першолюдини, зупинився на  народних 
уявленнях про конституцію тіла, він пов’язував із богоміль-
ськими джерелами популярну в народі ідею, що творцем ду-

* В основу розділу лягла передмова до збірника статтей «Тіло в текстах 
культур» (Київ, 2003), що її написано у співавторстві з Оленою Боряк.



8. Етнографія тіла (український контекст) 

– 55 –

ховного світу є Бог, а тіло людини створив Сатанаїл, і воно 
є втіленням зла [Іванов 1892: 69]. Антін Онищук своєю чер-
гою публікує односторінковий розділ «Анатомія людини» 
[Онищук 1912 в: 113].

Таких принагідних коротких згадок про тіло є  значно 
більше. Вони не об’єднані спільною ідеєю, теорією чи гіпо-
тезою, єдине  – віддзеркалюють периферійність тілесного 
дискурсу в етнографічних записах. Більшу системність мож-
на побачити в працях про народну медицину, де тіло й ті-
лесні практики потрапляли у сферу уваги прискіпливіше. 
Талько-Гринцевіч брав до уваги народну антропологію, фі-
зіологію та гігієну, в  його монографії є  такі розділи, як 
«Неплідність», «Способи уникнути вагітности», «Фізіологія 
і гігієна вагітности», «Гігієна і дієтетика новонароджених», 
«Місячка і хвороби, з нею пов’язані» тощо [Talko-Hryncewicz 
1893].

На відміну від людського тіла, з особливою ретельністю й 
увагою етнографи описували демонічних істот (очевидно, 
певною мірою через девіянтну тілесність: оголеність, хвіст, 
роги, прозорість тіла тощо) і мітологічних істот у людській 
подобі. Михайло Васильєв опублікував (у  співавторстві 
з  Миколою Сумцовим) статтю «Антропоморфні уявлення 
у віруваннях українського народу», де розглянув людинопо-
дібність таких об’єктів і  явищ, як блискавка, вітер, вогонь, 
колодязь, вода, земля, понеділок, неділя, п’ятниця, доля, 
мара тощо [Васильев 1890–1892]. Ці сюжети про тілесність 
і антропоморфність ставали об’єктами вивчення у сфері ду-
ховної культури. Водночас звичайне тіло людини з  цього 
дискурсу випадало, бо його пов’язували тільки з матеріяль-
ним, надто матеріяльним для вивчення під кутом зору духо-
вної культури.

На початку ХХ ст. з’явилися праці, де тіло людини роз-
глядали як символічний об’єкт. 1927 року Катерина Грушев
ська опублікувала статтю «З примітивного господарства», де 
на основі вивчення тілесного коду (або, як пише дослідниця, 



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 56 –

«тілесної магії») у віруваннях ХІХ століття здійснила рекон-
струкцію найдавніших людських уявлень. Грушевська про-
вела паралель між одягом і тілом, зокрема відзначила їх гли-
бокий символічний взаємозв’язок. «Тіло, – писала авторка, – 
видається силою настільки могутньою, що вона може впли-
вати не тільки просто, а й за допомогою одежі і через одежу» 
[Грушевська 1927: 12].

До розвідки авторка долучила запитальник «Про голе 
тіло як магічний засіб», аби активізувати на місцях збір ет-
нографічного матеріялу. Показово, що в архіві знаного ет-
нографа Василя Кравченка зберігся рукопис програми-
запитальника під аналогічною назвою. Також він розробив 
текст програми «Антропологічні погляди народу й стосов-
ні до цього вірування», де, зокрема, наголошено на потре-
бі вивчати повір’я про різні частини людського тіла [див.: 
Боряк 1994: 64, 79]. На  тілесну символіку також звертали 
увагу в дослідженнях оголености при ворожінні [Чернишов 
1928, Потушняк 1942]. Але доводиться констатувати, що 
по тому тема тілесности, яка щойно почала оформлятися, 
випала з  наукового дискурсу на  понад пів століття. 
Властиво, й Федір Потушняк міг опублікувати свою статтю 
про тіло о такій порі (1942) тільки тому, що Закарпаття, де 
він жив, ще не входило до СРСР. Доба соціяльної револю-
ції в Росії позначена ідеєю трансформації людської тілес-
ности, масовою «десоматизацією» й насаджуванням понят-
тя колективного тіла, що  знайшло своє віддзеркалення 
в ідеї «радянського» тоталітарного тіла [див.: Гомілко 2001: 
216–230].

Нова хвиля досліджень припадає на кінець 80‑х років ми-
нулого століття. Ця проблематика почала пропрацьовувати-
ся в  межах теорії комунікації, а  також вивчення «знакових 
засобів культури», «вторинних моделювальних систем», 
структурно-семантичних і  семіотичних підходів. Скажімо, 
Ян Чеснов торкнувся проблеми тілесної комунікації й звер-
нувся до аналізу поз, жестів, міміки та інших способів про-



8. Етнографія тіла (український контекст) 

– 57 –

мовляння тіла [Чеснов 1989]. Було відзначено структурну зі-
ставність і  мітологічну взаємозалежність тіла і  всесвіту: 
«Склад людини, її плоть врешті-решт пов’язуються з косміч-
ною матерією, яка, втілившись, лягла в основу стихій і при-
родних об’єктів (наприклад, елементів ландшафту)» 
[Топоров 1988: 12]. Знову звернено увагу на символіку оголе-
ности [Агапкина, Топорков 2001].

В Україні упродовж 1990‑х років з’явилося кілька моно-
графій, де тіло потрапило у спектр уваги, але це було мимо-
хідь, як побіжний складник маґістральної теми. Уявлення 
про тіло у зв’язку з народною етіологією хвороб розглядала 
Зоряна Болтарович у роботі про народну медицину, зокре-
ма, вона звертала увагу на анатомічно-фізіологічні народні 
погляди, які, зауважувала дослідниця, «з усіх ділянок народ-
ної медицини… належать до  найменш висвітлених» [Бол
тарович 1994: 29].

Інша монографія, Ігоря Пошивайла, містить розділ «Ан
тропо- і зооморфізація глиняних виробів», де автор відзна-
чає глибинний, структурний паралелізм між тілом і  посу-
дом [Пошивайло 2000: 287–288]. Українська фольклористка 
Наталія Лисюк 2003  року опублікувала програму лекцій, 
у якій запропонувала розглядати такі теми, як отілеснення 
природних і  культурних явищ, наділення їх фізіологією 
людського організму, приписування їм людських характе-
ристик, умінь та поведінки, а також антропоморфізм Всесвіту 
[Лисюк 2003а: 52–60].

Тілесній темі було присвячено збірник наукових праць 
«Тіло в текстах культур» (Київ, 2003), де розглянуто різні ас-
пекти людської тілесности, зокрема – символіку голови, гру-
дей, паху, уст, пальців, матки/плаценти, шкіри, бороди, а та-
кож мимовільні тілесні реакції – гикавку, свербіж, смикання, 
чхання; досліджено також семантику жестів, поз, одягу тощо. 
Цей збірник є рефлексією вже кількарічного активного «ті-
лесного» дискурсу в  слов’янській етнології. 1999  року ви-
йшло тематичне число «Частини тіла» сербсько-російського 



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 58 –

часопису «Коди слов’янських культур» (Белград, 1999). 
У травні 2002 року в Парижі відбулася міжнародна конфе-
ренція «Тіло в російській та інших культурах», яку організу-
вав Університет Париж–Сорбона (Париж-IV). За  основний 
предмет обговорення було обрано «тілесний код» російської 
культури і зіставлено його з іншими культурними традиція-
ми. Представлені доповіді наочно репрезентували «втілення 
тіла» у  світлі історії культури, словесности, семіотики. 
Недавно вийшли друком також дві монографії про тіло ро-
сійських етнологів Ґалини Кабакової [Кабакова 2001б] та 
Наталії Мазалової [Мазалова 2001].

9. Ґендерний розподіл функцій  
і ролей у ритуалі

Зазвичай у традиційній культурі жіночу поведінку реґу-
люють норми, які формують і наголошують її статусну під-
порядкованість (дорослим чоловікам тої самої громади чи 
класу). Однак дослідники вже неодноразово акцентували 
на  тому, що  ритуалові ця закономірність не  притаманна. 
В  ритуалі стається навпаки, очевидною є  активність жінки 
водночас і як суб’єкта, і як об’єкта ритуалу.

Я писала цей розділ, шукаючи відповіді на заувагу, чому 
в моєму дослідженні так ретельно проаналізовано F‑ тексти й 
інколи так мало уваги припадає на  дії та ролі чоловіків. 
Тепер можу ствердити, що  така диспропорція є  віддзерка-
ленням іманентної риси ритуалу  – його більшої уваги 
до  F‑текстів й існування кількісної переваги жіночих дій 
в  ритуалі. У  цьому розділі я простежую, в  яких формах 
і в яких жанрах ця жіноча активність проявляється, які сфе-
ри ритуальної культури є суто жіночими, а які чоловічими, 
а ще які жанри фольклору курують винятково жінки чи ви-
нятково чоловіки.

А також цей розділ є засадничо важливим для розкриття 
теми останньої частини цієї праці  – розвідки про орніто-



9. Ґендерний розподіл функцій і ролей у ритуалі

– 59 –

морфні уявлення про душу. Там я зроблю наступний крок 
і спробую висунути одну з можливих гіпотез, чому саме так 
склався ґендерний баланс ритуального тексту.

Розпочнімо з весілля, де головні ритуальні ролі є ґендер-
но парними, адже в  ритуалі завжди є  молода й молодий. 
На  тлі цієї симетрії надто контрастує детальніша розробка 
теми молодої, весільні події навколо неї отримують більше на-
вантаження і значущість. Скажімо, парубок і дівчина поокре-
мо запрошують гостей на весілля. Однак запрошування від 
нареченої семіотизовано щільніше: «Молодий іде тільки з од-
ним боярином, а молода іде з усіма дружками» [Ганюченко 
1919: 39], молодий ходить «удвох зі старшим боярином», а мо-
лоду супроводжують дружки «душ до 100 і більше», вони спі-
вають і зупиняються біля перехожих [Коломийченко 1919: 85, 
88; паралель: Николайчик 1883: 373]. Так само і в родильному 
обряді. Як і жінка, чоловік зазнає вагомих соціяльно-статусних 
змін після народження дитини, і зміни ці симетричні: жінка 
стає матір’ю, а чоловік – батьком. У деяких варіянтах чоловік 
навіть бере участь у  пологах: жінка, народжуючи, сидить 
у чоловіка на колінах, або чоловік напуває дружину водою 
зі свого рота, жінка переступає чоловіка, або чоловік розсті-
бає сорочку й пояс на штанях, водить дружину навколо сто-
ла й навіть стогне, імітуючи пологові болі тощо. А втім, після 
пологів обрядові дії скеровано переважно на  поліжницю, 
немовля, бабу-повитуху, інколи навіть на  інших присутніх 
жінок-сусідок, але не на чоловіка: «Чоловіка та інших мужчин 
в той час нема в хаті: вони в сінях» [Маркевич 1854: 347], жод-
них дій щодо чоловіка не передбачено.

Інколи жінка в ритуалі виконує вельми ґендерно забарв-
лену роботу, це забарвлення присутнє водночас у площині 
і прагматики, і символіки. Скажімо, у весіллі є обряди, коли 
молода жінка самотужки дає лад ритуально «розгромленій» 
під час весілля хаті, в  яку внесли знадвору чимало важких 
нехатніх речей: гості «зносять до хати що хто може: жорна, 



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 60 –

камінє, ковбиці, драбину і т. и. Кладуть до стелі» [Левинський 
1908: 119], «Понаносять тілько ломак, колод, дерева і  т. и.» 
[Колесса 1901: 189], або спеціяльно руйнують, розбивають 
під час весілля піч, стіни, щоб молода мала що  на  другий 
день лагодити.

Можливо, згромадженням непритаманних хатньому 
інтер’єрові речей, заповненням ними всього життєвого про-
стору («до стелі»), руйнуванням стін і печі передано відпо-
відні соціяльні процеси, «соціяльну ентропію» через зміну, 
переладовування родинної структури. Показово, що  саме 
молода має прибрати, упорядкувати, відтворити лад, фак-
тично ре-конструювати новий космос. Такі та схожі деміюр-
гійні функції в  мітах (створення з  хаосу космосу) властиві 
чоловічим персонажам. Але в ритуальному творенні карти-
на виглядає інакше: молодий у від-творенні нового простору 
участи не бере.

Можна знайти й інші випадки такої «нелогічности». 
Після весілля молодий також має переодягтися в убрання, яке 
пошила молода (тоді як свій одяг, крім чобіт, дівчина готує 
собі сама, приносить у приданому):

До суботи молодий носить свою білизну й одіж. А в суботу 
він все своє здіймає і віддає матери, а молода жінка повинна 
одягнути його в усю одіж, себто куплену й пошиту на її, мо-
лодої, кошт, а то: сорочку, онучі, штани, хустку, иноді жи-
лєтку, а коли молода маюча, то дає чоловікови і жупан, сви-
ту й т. п. [Литвинова-Бартош 1900: 170, паралелі: Кравченко 
1914ж: 115; Rokosowska 1883: 166].

У Закарпатті сорочку, яку молода пошила молодому, 
вона тримала на  вінчанні під гунею, а  потім сама одягала 
на молодого, поверх його сорочки, і «гомбіці йому зашпунь-
кала» [Туряник 1942: 38]. Звісно, приготування одягу, з одно-
го боку, було жіночою справою. Але в  даному разі, коли 
йдеться про сакральний час і  сакральні дії, позбавлені по-
всякденної рутини, смисли ущільнюються. І те, що молодо-



9. Ґендерний розподіл функцій і ролей у ритуалі

– 61 –

му одяг пристарала не мати, а майбутня дружина, не може 
випадати з  уваги. В  ритуальному хронотопі одяг нерідко 
розглядають як репрезентант, субститут тіла на рівні куль-
тури (про це йтиметься в роботі далі), і, отже, створювала це 
«тіло» свого чоловіка – жінка. Порівняймо, що в розглядува-
ному варіянті сорочку для майбутнього чоловіка вона три-
мала під своїм одягом (гунею).

Таким чином, за ґендерної симетрії ритуальних весільних 
ролей ми зауважуємо виразну асиметричність ґендерного 
розподілу значущих ритуальних дій. Ця асиметричність і на-
далі поглиблюється.

У всіх обрядах родинного циклу є дії, які виконували ви-
нятково жінки: тільки жінки присутні на  родинах, під час 
випікання короваю, нічного сидіння при покійному, очіку-
ванні душі після похорону, на сороковинах. Про це ж пише 
Ґалина Кабакова:

Аналізуючи роль жінки в похоронному циклі, слід зазна-
чити, що вона проводжає померлого в останню дорогу так 
само, як вона приймає новонародженого, коли він 
з’являється на світ. Жінка допомагає тілу розкритися, душі 
вивільнитися, а потім готує обох у дорогу. Допомога жінки 
полягає не тільки в жестах, діях, а й у словах, які вона про-
мовляє або співає. Жінка відповідальна за  останнє розлу-
чення живих і мертвого. Жінки допомагають вдові забути 
небіжчика; роблять все можливе, щоб доля-талан не пішла 
з дому за покійником [Кабакова 2007: 200].

Інколи, щоправда, присутність чоловіків допускають, але 
їхня роль пасивна, споглядальна, рекреативна: «Чоловіки 
п’ють та й гуляють, а баби своє витворяють: чешуть молоду, 
заплітають в хустки» [Яблоновський 1905: 19], або вона об-
межується однією-двома діями: наприклад, чоловік вимітає 
піч у жіночому обряді випікання весільного короваю.

Така асиметрія простежується й у сфері виконання риту-
альних пісень. Традиційно всі ритуальні пісні (весільні лад-



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 62 –

канки, перекори, хрестинні пісні, поховальні голосіння) ви-
конували в українській традиції винятково жінки або дівча-
та. На  певному етапі весілля, коли сходяться разом партія 
молодого й партія молодої, між ними відбуваються взаємні 
співочі перекори. Від партії молодої пісні виконують дівчата-
дружки. Ця ритуальна роль має чоловічий аналог із  боку 
партії молодого – дружбів (бояр). Тому було би логічним ви-
ставити проти F‑ виконавців (дружок) – М‑ виконавців (друж-
бів, бояр). А проте зазвичай ці пісенні перекори відбувають-
ся між жінками й дівчатами: між дружками від молодої та 
свашками (одруженими жінками) від молодого. Дружки 
до бояр:

Розкотився горох по долині, 
Ваши бояри, як свині.

У відповідь текст бояр співають свашки:

Пекли дружки раки, 
Брешете, як собаки!

[Николайчик 1883: 391].

Водночас серед родинних обрядів немає таких, де мо-
жуть бути присутні винятково чоловіки.

На жіночому виконанні ґрунтувалися не  тільки окремі 
обрядові акти, але й цілі ритуали. Існував шерег календар-
них поховальних обрядів, так званих весняних похоронів (зозу-
лі, шуляка, русалки), знаних на східнослов’янському обширі, 
які найчастіше виконували тільки жінки. Чоловіків до  них 
категорично не допускали, а якщо ті випадково ставали свід-
ками обряду – слід було їх покарати. В жіночих руках були ті 
міні-ритуали, які зводилися до  кулінарного коду, приготу-
вання ритуальної їжі. Наприклад, випікали печива на день 
Сорока мучеників тільки жінки (потім печива роздавали або 
годували ними пташок діти). Так само вся любовна мантика 
була в дівочій волі, дівчата ворожили на Андрія, Святвечір, 
на Меланку, на другий Святвечір (голодну кутю), на Юрія, 



9. Ґендерний розподіл функцій і ролей у ритуалі

– 63 –

Трійцю, Купала тощо [Воропай 1991 (1958–1966): І, 23–25, 146, 
159; ІІ, 94–95, 149, 201], парубки бешкетували і їм заважали.

Отже, як ми бачимо, жінки часто були активними учас-
ницями, суб’єктами ритуалу. Вже в ХІХ столітті ритуал, ма-

4. Дівчата ворожать на Івана Купала



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 64 –

гію і  мантику сприймали 
як жіночий жанр, жіночу 
сферу, до якої чоловіки ста-
вилися доволі зверхньо. 
Згодом, в  умовах модерні-
зації, ця упередженість пе-
ретворилася на  ширший 
соціяльний стереотип жі-
ночої «забобонности». В од-
ному описі магічних дій 
сказано: «Чоловіки все на-
рікають і не вірять, кажуть, 
“баб’ячі видумки”» [Г<ру
шевский> 1906–1907: VІІІ, 
60]. Один із дослідників на-
прикінці позаминулого 
століття зауважив: «І  зага-
лом можна навіть сказати, 
що  такі уявлення [які но-
сять “язичницько-забобон
ний характер”] починають 
ставати для більшости се-

лян хіба що  спогадами і  байками; однак консервативність 
жінок дає можливість побутувати цим уявленням у магічно 
налаштованих умах» [Ленчевский 1899: 70].

Є ще один напрямок скрупульознішого оформлення й 
більшої уваги до жіночої/дівочої теми в ритуалі й поза ним 
проти чоловічої/парубочої. Я  б хотіла звернути увагу 
на сексуально-віковий статус жінок і чоловіків, як у зв’язку 
з ним розподілялися ритуальні ролі. Статусна диференція-
ція жінок через їхню сексуальність (особливо в період фер-
тильности) є  набагато деталізованішою, ніж для чоловіків. 
Статеве життя дівчини й жінки зазнає категоричнішої й су-
ворішої реґламентації, аніж парубоче чи чоловіче. Скажімо, 
на  весіллі перевіряють і  зосереджують увагу на  «чесності» 

5. Чоловіки швидше модернізувалися. 
Жіночий обрядовий одяг був ще геть 

традиційним, коли чоловіки  
перейшли на модерний костюм



9. Ґендерний розподіл функцій і ролей у ритуалі

– 65 –

тільки дівчини і майже ніколи парубка. Існує загальний при-
пис, що  боярами можуть бути неодружені хлопці, тому ко-
жен парубок міг бути боярином. Але не кожна дівчина мо-
гла стати світилкою, вимагалося, щоби вона була незайма-
ною (саме з причини, аби напевно це була незайманка, у сві-
тилки вибирали дівчаток допубертатного або ранньопубер-
татного віку – 9–10 років). У коровайниці і свашки обирають 
не просто одружених (як у чоловічій частині обирають у сва‑
ти та старости), але обов’язково таких, що  живуть із  пер-
шим чоловіком (не вдовиці і не розлучені), а також уника-
ють брати недавно одружених жінок і вагітних. За хресну бе-
руть не просто сусідку чи родичку, але уважають, щоби та 
не була вагітною. До молитви по покійному на дев’ять і со-
рок днів просять не  просто жінок, а  бажано вдів, і  бажано 

6. «Молода чесна!» – на жердині вивісили червоне полотнище.  
Статеве життя дівчини зазнає категоричнішої й суворішої  

реґламентації, аніж парубоче



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 66 –

«чесних», що не живуть статево. Бабою-повитухою може стати 
не просто старша жінка з досвідом, але доконечно після ме-
нопаузи; якщо баба-повитуха несподівано народжувала ди-
тину, то  цю дитину довіку називали глузливо бабинцем. 
Таким чином, жіночі ролі в  ритуалі тісніше пов’язували 
зі статусами, які своєю чергою залежали від статевої поведін-
ки чи репродуктивних можливостей.

Є окремі групи жінок, які не мають аналога в чоловічому 
середовищі. Окремо виділяються дефлоровані дівчата, по‑
критки, нещодавно одружені та неплідні жінки. Порівняйте: по-
критку могли публічно остригти, і, що важливо, вона довіку 
ставала «відлюдоў», а для парубка «кари за то нема жадної» 
[Гнатюк 1919: 315, 319]. І якщо «тот парубок, шьо ї звіу, хокіу 
се з неу уженити, то він мау весїлє, єк другі, ішоу просити 
у село і на шєпці мау вінок. Але зведеницє не мала нїякого 
весїля, лиш обід, єк удовицї» [Гнатюк 1919: 315].

Однак існують етапи ритуалу й ритуали загалом, де 
можна говорити про значнішу чоловічу активність проти 
жіночої. Така активність акумулюється в тих фазах, які пе-
редбачають деструктивні ритуальні дії – бешкети, перешко-
ди, перепони, переймання, сороміцькі ігрища. Наприклад, 
етнографічні записи родинної обрядовости свідчать, що чо-
ловіки та парубки є ведучими в таких обрядах, як перейман-
ня весільного поїзда, «циганщина», на нічних забавах при 
покійникові тощо. Український дослідник чоловічих ініція-
цій Василь Балушок парубочу ритуальну поведінку називає 
«антиповедінкою» [Балушок 1993: 96]. Окрім родинних, ав-
тор відзначає парубоцькі бешкети в контексті також інших 
свят, наприклад календарних, як-от на новорічні, Купала, 
Трійцю, на храмові свята, першу й другу Пречисту, добре 
знаними є парубочі бешкети на Андрія [Балушок 1998: 97–
100] тощо.

У ритуалі чоловічі бешкети інколи прямо протиставля-
лися жіночому ритуальному дійству. Михайло Максимович 



9. Ґендерний розподіл функцій і ролей у ритуалі

– 67 –

відзначав, що веснянки співають лише дівчата, парубки при 
цьому повсякчас заважають своїми жартами й відволікають 
їх [подається за: Соколова 1979: 78]. Олекса Воропай описує, 
що  дівчата на  Андрія для ворожіння мали принести воду 
в роті – тоді парубки «біля кожної криниці поставлять вар-
ту», і  як дівчина прийде по  воду  – смішать її, щоб вона 
не змогла донести воду [Воропай 1991 (1958–1993): 23]. Ігнатій 
Галька описував дівочі ворожіння на  Андрія і  відзначав, 
що «хлопці при тім всім… намагаються дівчатам перешко-
дити» [Галька 1862: 8].

Парубоча участь полягала у перешкоджанні. Таке проти-
ставлення можна спостерегти й у весільному ритуалі: на по-
чатку весілля жінки «створюють» короваї, вінки, гільце, і на-
віть, за весільним текстом, свашки робили «з книша – паля-
ницю, з дівки – молодицю», тоді як чоловіки (на чолі гурту) 

7. Дівчата водять танок, а хлопці спостерігають, борюкаються,  
але участи в обряді не беруть



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 68 –

в кінці ритуалу крали курей, руйнували хату, піч, вимазува-
ли стіни тощо.

Це протиставлення в контексті корпусу традиційних ри-
туалів не отримало пояснення в сучасній етнологічній дум-
ці й потребує подальшої верифікації.

Наслідком вищої суб’єктної й об’єктної активности жі-
нок у ритуалі мені видається те, що й нині основними носія-
ми знань про українську ритуальну традицію залишилися 
переважно жінки, вони утримують у пам’яті сотні нюансів 
вже невиконуваних обрядів і відповідні обрядові тексти, на-
віть тепер, коли ці тексти вже вийшли з ужитку. Жінки зали-
шаються основними респондентками для дослідниць і до-
слідників обрядовости під час етнографічних експедицій.

На рівні ґендерного розподілу фольклорних жанрів 
у  українській традиції простежуємо таку закономірність. 
Обрядові пісні виконували тільки жінки. Це тексти, що їх за-
звичай відтворювали максимально точно, навіть незначні 
зміни в тексті чи обряді, які інколи зустрічаються у варіян-
тах сусідніх сіл, сприймали всередині групи вороже, 
на  що  звертали увагу етнографи. Колективне виконання, 
римованість та мелос сприяли незмінності тексту 9. Жіночі 
весільні тексти залишаються незмінними не тільки у вико-
нанні різних осіб, але й у різних поколінь. Трансформація 
жіночих обрядових текстів відбувається дуже повільно 
і практично непомітно в межах одного покоління.

А чоловіки є носіями казкової, наративної культури. Вони 
є основними респондентами для збирачів народних казок, ле-
ґенд і переказів. Знаний збирач казкового фольклору Петро 
Лінтур перераховує близько трьох десятків найліпших своїх 
респондентів, і всі вони чоловіки [Лінтур 1984: 502].

9 Поховальне голосіння є особливим межовим випадком, воно викону-
ється індивідуально, характеризується формульністю і високою варія-
тивністю тексту. Його зазвичай виконують жінки, але є слов’янські тра-
диції (як чорногорська), де прийняте нормативне чоловіче голосіння. 



9. Ґендерний розподіл функцій і ролей у ритуалі

– 69 –

Ритуал – форма народної традиції, позначена високим 
ступенем сакральности й націлена на якнайточніше відтво-
рення при виконанні. Тоді як мистецтво оповідання казки, 
навпаки, передбачало вміння передати її своєрідно, автори-
зовано, зі змінами: «Чим талановитіший казкар, тим яскраві-
ше проявляється його творча індивідуальність. Він не повто‑
рює сліпо відомі сюжети, а  по-своєму інтерпретує їх» [Лінтур 
1984: 503]. Елберт Бейтс Лорд схоже пише про епічну пісню: 
«Кожне виконання насправді є  самостійною окремою піс-
нею, адже кожне виконання унікальне і несе на собі відбиток 
поета-оповідача. …Пісня, яка звучить в його вустах, – добра 
вона чи погана, – це його пісня. Слухачі знають це, бо вони 
слухають саме цього співця. Оповідач – це сама традиція й 
водночас індивідуальність, автор» [Лорд 1994: 15] *.

Зрештою, не такі численні чоловічі тексти в ритуалі (при 
сватанні, під час весільної прощі та приказуванні дарів, при 
перемовах з протилежною партією біля воріт і під час пере-
ймання поїзда парубками, прощання з  покійним) завше 
є довільними, «авторськими». На весіллі староста, а на похо-
ронах старійшина (пізніше  – священик) виголошує свій 
текст, прощу, лише загалом дотримуючись структури, і ко-
ристується відповідними текстовими формулами.

Отже, ритуал є максимально стабільною, маловаріятив-
ною, високосакралізованою формою культури, яка перебу-
ває в жіночому (F‑ ґендерному) підпорядкуванні; а лабільні-
ші, варіятивніші, спонтанніші, ситуативніші оповідні жанри 
(казки, анекдоти, бувальщини) перебувають у M‑ ґендерно-
му підпорядкуванні. Сучасні дослідження ґендерної дифе-
ренціяції розмовних жанрів дозволяють припустити, що 
близька до цього закономірність збереглася й у сьогодніш-
ній побутовій колективній бесіді: «Головними темами жіно-
чих розмов були й залишаються знаки, чудеса, влаштування 
долі дітей, <...> чудесні зцілення, моди й пологи, хвороби 

* У тексті тут і далі виділення в цитатах мої, якщо не вказано зворотне.



Розділ перший. Історіографія, методологія, теорія

– 70 –

і смерті. <…> Байки, історичні анекдоти і перекази про зна-
менитостей, навпаки, належать до  чоловічого дискурсу» 
[Веселова 2001: 342–343].

Отже, як бачимо, ритуальна сфера перебуває під опікою 
жінок, на  противагу лабільнішим і  змінним «чоловічим» 
жанрам у традиційній культурі. Жінка є не тільки суб’єктом, 
але й об’єктом ритуалу, ми можемо спостерігати як актив-
ність жінок у  ритуалі, так і  зворотну націленість ритуалу 
на жінку. 



Розділ другий

Конструювання  
тіла в обрядах  

родинного циклу





– 73 –

1. Символіка втрати і здобуття тілесних  
функцій в обрядах переходу

Дослідники ритуалів стверджують, що носії традиційної 
культури істинно реальним вважають те, що символічно пред-
ставлене, а не те, що сталося фізично: «Знак важливіший, 
суттєвіший, тобто “реальніший” за те, що він позначає» 
[Топоров 1988: 54, прим. 62].

Альберт Байбурін переносить цю тезу на ритуал і підсу-
мовує: «Схема “подія–ритуал”, попри всю свою позірну при-
родність, є не такою вже й безумовною. У змістовому плані 
ритуал, ймовірно, і є подією. <...> Без ритуалу (і поза ритуалом) 
нема й події» [Байбурин 1993: 39].

Ця доволі парадоксальна ідея свідчить, що символ (умов-
ність) є реальнішим за біологічний, природний факт. Коли 
в цій роботі я говоритиму про символічні теми, умовні знаки, 
ритуальну поведінку та смисли, то щоразу матиму на увазі, 
що в межах традиційної культури і для її носіїв саме ці смис-
ли були значущими, вагомими та реальними.

* * *
Нерухомість. Фразеологізм «сидить, мов засватана» від-

дзеркалює одну з важливих ритуальних характеристик мо-
лодої – нерухомість. Байбурін про молоду в ритуалі пише, 
що вона «збезножіла» [Байбурин 1993: 66].



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 74 –

Розгляньмо, як моделюва-
лася в ритуалі тема нерухомос-
ти. Після сватання дівчина 
«вже не ходила на досвітки, 
дома сиділа, коло батьків» 
[ПлМирВС]. Пор.:

Хоць би сте черкали  
З вечера до рана,  
Я ку вам не вийду,  
Бо я зрукована

[Булко 1956: 132].

Для молодих існували та-
кож обмеження на відвідуван-
ня церкви. Подавши «оголо-
ски», молоді до вінчання біль-
ше в церкву не йшли: «Оголо
шення священик робить в три 
неділі підряд і остання «запо-
відь», як правило, збігається з 
днем вінчання. На перших двох 
оголошеннях молода і молодий 
не присутні в церкві» [Янчук 
1885: 11, паралель: ЗкПерНв]. 

Пасивність молодих, їх під
контрольність виражало й ве-
сільне правило водити моло-
дих:

Ходилисмо до городу,  
Водилисмо молоду

[Кміт 1908: 87], 

По воду ми йдемо,  
Молоду ведемо

[Брижко 1919: 73].

8. Теща веде молодого

9. «І у молодої є теж одна  
дружка, без котрої молода  
не може нікуди ходити”  

(Гриша) – молода з дружкою  
запрошують на весілля 



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 75 –

«Без старшого боярина молодому не можна нікуди хо-
дить... І у молодої є теж одна дружка, без котрої молода не 
може нікуди ходити» [Гриша 1899: 117; паралель: Брижко 
1919: 62], молоді «не повинні самі ані виходити з-за стола, ані 
сідати за стіл, а очікувати, поки дружко виведе їх і заведе», 
водять молодих, беручи за хустку, яку вони тримають у ру-
ках [Ящуржинський 1880: 16].

Сама лексема водити передавала ідею символічної неза-
радности, безпомічности. Цей самий мотив можна відстежи-
ти й у традиції, коли молодий і його перші помічники, а в ін-
ших варіянтах – помічниці молодої, ходили з ціпками, пали-
цями [Волошинський 1919а: 5; Коломийченко 1919: 88; Кміт 
1908: 90] – з атрибутом, який асоціюється з фізичною, «рухо-
вою» неповноцінністю, можливо, немічністю (відповідно – 
старістю, сліпотою).

10, 11. Палиця – обов’язковий  атрибут і молодого, і дружбів та дружок



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 76 –

На весіллі молодим також заборонялося танцювати: 
«Давно молоді не танцювали, <...> стоять, дивляться. Такий 
закон був» [ПлДикБл; паралель: Чубинський 1877: 581, 
ПлДикАнд].

Під час весільного переміщення молодих в оселю моло-
дого обов’язковим був пере-їзд (а не пере-хід), навіть коли 
відстань була «не більше межі» [Рошкевич 1970 (1886): 92]. 
Збереження за обрядом назви «поїзд» навіть у тих варіянтах, 
де молоді йдуть пішки, акцентує важливість ідеї і далекої до-
роги, і пасивности, «нерухомости» під час переходу1. 

У поховальному обряді логічно було би визнати нерухо-
мість природною ознакою померлого, одначе в ритуалі (як і 
в культурі) зона природного також задається, моделюється, 
визначається, тож «людині, коли вона померла, зв’язували 
ноги» [ПлМирВС], «Ноги зв’язують рубцями з полотна» 
[Дем’ян 1926–1927: 170; паралелі: Деркач 1912: 372; Ми
лорадович 1897: 167; Онищук 1912а: 234, ЗкВолЩр]. Дія на-
зивалася «путати» [ПлДикБл], а мотузки – «путами» [Ми
лорадович 1897: 167]2. Як виносили мерця з хати, ноги 
обов’язково розв’язували, а пояснювали це так: на тому світі 
«покійнику треба “видиратися на гору”» [Милорадович 
1897: 167]. Поведінка з мерцем системно вибудовувалася 
вздовж опозиції нерухомість (переважно тіла) – рухомість (пе‑
реважно душі, їй слід “дертися на гору”). Розв’язували тіло, 

1 У російських селах Слобожанщини обряд називали паéзд, з наголо-
сом на другому складі [ЛугНадГрш], що акцентує ритуальну семанти-
ку слова.
2 Принаймні на лексичному рівні це викликає асоціяцію з прагмати-
кою реальних, господарських пут для зв’язування кінцівок коней та 
інших тварин, аби ті під час паші не втекли, що таки пов’язано з уне-
можливленням руху. Інколи формування символічної прагматики 
йшло не з господарської сфери в символічну, ритуальну, а навпаки, у 
зворотному напрямку: мотузки з покійника використовували на при-
боркування брикливої корови: «То треба перев’язати їй ноги цим пу-
том, зразу потихішає» (с. Боровиків) [Маломуж 1925: 33].



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 77 –

12, 13. Весільний поїзд. Навіть коли відстань невелика, «не більше межі»,  
по молоду їдуть. На іл. 13 молоді на конях, одягнуті в ґуґлі, в молодої 

на шиї обріз білої тканини



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 78 –

коли виносили його з хати, про таке тіло говорили, що воно 
«скріпло», «застигло», «захололо», «як кілок лежить» 
[ОдКілПр]. Із цього огляду цікавим є спостереження Ґаліни 
Кабакової: на Поліссі, заки тіло лежало в хаті, його називали 
«мертвєц», і тільки «похований мертвєц стає покойніком» 
[Кабакова 2007: 200] (звернімо увагу на зв’язок лексем покій‑
ник і спокій).

У першу ніч після похорону, за традиціями Східної та 
Центральної України, покійника дожидають у гості: збира-
ються сусіди й родичі, очікують приходу померлого. Він, 
точніше його душа, проявляється тінню, яка нагадує загаль-
но тілесні обриси померлого:

І оце рушник, як вмерло, під голову кладуть мертв’якові 
рушник, отак простилають, і тоді, значить, оцей рушник ві-
шається на стіні і висе до году. А в год тоді вже його при-
ймають. І від цього рушника, як оце сидять, балакають ти-
хенько бабусі [в ніч по похованню], видно, шо йде. Ну, така 
тінь людини. І велика, і маленьке, яке умерло, є, йде високе, 
є, йде менше [ПлМирВС].
Йде до покутя – і не стане, тоді обратно йде, тінь така. То 
покойники, кажуть, що рідні [ПлДикАнд].

Тема «нерухомости» є прикметною і при пологах. 
Територіяльний перехід поліжниці в літературі інтерпре-
товано по-різному. Деякі науковці ставили під сумнів існу-
вання власне територіяльного переходу в ритуальному тексті 
роділлі (адже роділля нікуди не йде, залишається вдома) 
або зводили цей перехід до відходу в комору чи в інше при-
міщення. Однак інші звернули увагу, що пологи відбували-
ся стоячи, «на ходу», упродовж них поліжниця повинна 
безперестанку ходити (на півдні України «заставляють її 
[роділлю] ходити, <...> не дають спати» [Ястребов 1894: 84]). 
Ці дії інтерпретовано як імітацію тривалої дороги, як та, що 
її «долала» молода [Баранов 2001]. Роділля, як і наречена в до-
розі, долає перешкоди (молодим, нагадаємо, дорогу пере-



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 79 –

городжували колодами, вогнем, переливали водою, серед 
дороги клали стіл із хлібом і горілкою тощо), переступає 
або переходить різні перепони. Колекцію таких дій зібрав 
ще Зенон Кузеля: поліжниця переступає пороги, дорогу, 
тік, штани чоловіка або самого чоловіка, мішок, коромисло, 
лопату, червоний пояс тощо [Кузеля 1906: 22]. Так само, як 
молода в дорозі «блукає», шукає «правильну дорогу» 
[Брюховець 1917: 38; Ганюченко 1919: 39; Дем’ян 1942: 215; 
Булко 1956: 138] і як «блукає ся по світі» душа нехрещеної 
дитини [Ракова 1912: 346], так і поліжниця ходить, блукає, 
«щасливого миста шукає» [Ястребов 1894: 84], «водять її на 
подвір’ї, щоби вона наступила на щасливе місце» [Іванова 
1924–1930: 140]. 

Попри цей мотив мандрівки, дороги з перешкодами, по-
шуку нового/свого місця тощо, для поліжниці паралельно 
розвивається тема пасивности й нерухомости: вона є ізольо-

14. Перепиняють весільний поїзд, «ускладнючи» дорогу: що частіше  
перепинять, то щасливішим буде подружжя. Молоді сидять  

на скрині з приданим



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 80 –

ваною, перебуває в закритому просторі, який їй заборонено 
покидати, її водять попід руки, вона перетворюється на пев-
ну ємність, із якої чекають приходу дитини: «Жінка в поло-
гах стає безсловесним пасивним тілом» [Власкина 2001: 68]. 
Байбурін пропонує цікаву ідею – розглядати евфемізми на 
позначення родів (укр. «у кут упала», «упала з печі», біл. 
«ногу зламала») як імпліцитний текст рухової неповноцін-
ности [Байбурин 1997: 8].

Уже на етапі вагітности для жінки існує низка заборон. 
Обмеження посилюються з появою видимих ознак вагітнос-
ти, а в останні тижні табу накладено майже на всі виходи з 
оселі: «Як уже жінка стала на днях, то не потягнеш її нікуди 
між мир. Ніяка не згодиться ні до людей у гості, ні в дорогу, 
ні до церкви» [Г<рушевський> 1906–1907: VIII, 154]. Після 
пологів рух поліжниці суворо обмежувано навіть в оселі: їй 
не можна було підходити до столу, печі тощо.

Зазвичай заборону рухатися (навіть у межах хати) пояс-
нювали фізичною виснаженістю жінки. Але Микола Му
шинка зазначив ритуальну зумовленість такої поведінки: 
«Під час хрестин вона [поліжниця] повинна була лежати в 
постелі навіть тоді, коли добре почувала себе» [Мушинка 
1961: 109]. Та й за тиждень після хрещення дитини, коли від-
бувалися «народовини», мати «і під час народовин лежала в 
постелі», хоча «вже була виведеною в церкві і ходила» 
[Мушинка 1961: 111]. За свідченнями Василя Кравченка, на 
Поліссі існував фразеологізм «чого ти лежиш як породіля» 
(пор. «сидиш як засватана») [Кравченко 1928а: 151].

Обмежувати рух поліжниці є типовим загалом для 
слов’янського світу: «До шести тижнів <...> не можна роділі 
виходити за ворота садиби <...>, не можна ходити через гре-
блі, мости, загати і взагалі через ріку» [Беньковскій 1904: 1]. 
Поліжниці (і немовляті) не можна переходити через об’єкти, 
які є символами переходу (як ворота і мости). Цей період ізо-
льованости традиційно завершувався церковним обрядом 
виводу.



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 81 –

Рухи дитини також символічно моделювали. Перед тим 
як охрестити дитину, вдома її «кілька раз качають» на кожусі 
[Ящуржинський 1896: 77], після купелі «куми кладуть дитину 
на крижмо й колективно гойдають» [Черв’як 1930: 50], або 
після хрещення повертали на кожусі, примовляючи: «Жеби 
богата била і жеби танцовати знала» [Мушинка 1961: 109]. 
Такі дії мають подвійне значення: з одного боку, вони націле-
ні в перспективі на успішний розвиток і рухову активність 
(про це свідчать і зацитована мовна формула), із другого – 
цей рух є пасивним, дитиною рухають. Саме на аспекті обме-
ження руху, знерухомлення зупинимося детальніше.

Колисання. Качання дитини на кожусі можна розглянути 
як ритуальну дію, яка мала своє продовження в щоденному 
колисанні дитини. Зв’язок між нерухомістю і гойданням прояв-
ляється, наприклад, через традицію заколисувати до сну. Сам 
образ сну не просто символізує нерухомість, він може пере-
ключати дискурс навіть радикальніше, сон є метафоричним 
позначником смерти: «вічний сон», «спочивати вічним 
сном» зі значенням «бути мертвим», «умерти»3.

У колисанках активується тема руху й нерухомости ви-
будуванням антитези, де рух дитини протиставляється не-
рухомості (застиглості) знаків зовнішнього світу і навпаки, 
наприклад:

Ворітечка скрип-скрип, 
А Панасик спить, спить, 
Ворітечка вклякнулися, 
Панасики проснулися

[Дитячий фольклор 1986: 23].

Символіка воріт як маркера границі й переходу, можли-
во, тут теж не є випадковою. 

3 Пор.: зворотне мітопоетичне трактування смерти як сну, що випли-
ває з традиції будити небіжчика в закарпатських іграх при мерцеві, з 
поліського обряду «будити покійника» тощо.



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 82 –

Зв’язування. Семантика пасивности руху під час коли-
сання підсилюється обов’язковим сповиванням дитини до 
сну. Малу дитину, як знаємо, загортали в пелюшки, які 
мати «зав’язує навхрест вузьким повивачем, туго стягуючи 
ніжки» [Милорадович 1897: 29]. Сповивання було 
обов’язковим, і зазвичай називали його «зв’язуванням», на-
приклад: «Росте, а зв’язане лежить» [Г<рушевський> 1906–
1907: ІХ, 6], «Зв’язували дітей, щоб руки не виймало» 
[ХрсГолКвк]. Отож заколисувану дитину водночас зв’язував 
повивач. 

Звернімо увагу, що й сама традиція, і її назва перегуку-
ються з аналогічними діями зі зв’язуванням небіжчика (па-
ралелізм дій із народженцем і мерцем посилюється традиці-
єю сповивати покійника, яку розглянемо в наступних розді-
лах). Подібність дискурсів немовляти і померлого можна 

15, 16. Сповиту в пелюшки дитину туго зв’язували повивачем 



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 83 –

простежити й на рівні лексики: коли дитина починає ходи-
ти, їй символічно, махнувши рукою між ніжками, «розріза-
ють пута» [ХрсНввОск], пор.: путами називали й мотузки з 
ніг покійника.

Сповивання дитини, на відміну від ізв’язування небіж-
чика, є не ритуальною дією, а звичаєвою, повсякденною 
практикою. Дії, які застосовували до немовляти і які на рів-
ні загальних рухів чи лексики скидаються на ритуальні дії 
з лімінальними особами, показують, що дитина перма-
нентно перебувала в стані входу, інтеґрації з соціюмом, а її 
соціяльний статус постійно нагадував статус лімінальних 
осіб.

Життя та поведінку найближчої рідні покійника після 
поховання також супроводжували певні приписи. Аналіз 
матеріялу показує, що їхню поведінкову програму набли-
жено до лімінальної: обмежено рухову, звукову та вербаль-
ну активність (заборонено танцювати, співати, галасувати, 
кричати, підтримувати попід руки під час поховальної про-
цесії), встановлено особливий одяговий код (зменшення 
комплектації та колористики одягу, закривання обличчя). 
Соціяльний статус родичів покійника також змінюється, і 
чимраз кардинальніше, що вище на щаблях життєвої соція-
лізації перебувала померла людина. Якщо покійник був 
батьком, то діти стають сиротами, а дружина – вдовою. Але 
смерть дитини не надто змінює статус членів родини.

Наскільки інтенсивно виражалася жалоба, також зале-
жить від віку й статусу померлої людини. Жалобу не три-
мають у разі похорону малих дітей [див.: Толстой 1995 
(1990): 193], смерть яких не вносила істотних коректив у сі-
мейну структуру й розподіл родинних ролей. Але якщо по
мерла/ий залишає неодружених дітей і вдову/вдівця, жа-
лоба триває довго (зазвичай рік), ознаки соціяльної деві-
янтности для вдівців часто є прикметними до скону, а для 
сиріт – до одруження, тоді їхнє весілля відбувається з пев-
ними узгодженнями цього факту. 



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 84 –

Жалобу в такому разі можна розглядати як своєрідний 
ритуалізований період, упродовж якого найближчі родичі 
покійного переходять до нового, найчастіше нижчого, соці-
яльного статусу: Алєксандр Ґура та Ґаліна Кабакова прирів-
няли статус удови та сироти до статусу бобиля й старої дівки 
на основі їх спільної «соціяльної неповноцінности» [Гура, 
Кабакова 1995: 293].

Перехід від жалоби до звичайного трибу життя, наскіль-
ки про це можна судити з вельми нечисленних свідчень, мав 
(або міг мати) певні символічні позначення. Наприклад, під 
час жалоби «не можна оден рик данцувати» [Шекерик 
Доників 1912: 285, паралелі: Перейма 1912: 207; Ястребов 
1894: 118], а потім, «...єк зачєнає перший раз по похороні гу-
ляти, то має веречі пара ґрейцерів пид ноги того данцу на 
земю, то ніби оплата єкас умерлому і тогди уже можна гуля-
ти» [Шекерик Доників 1912: 285, див. про це також у інших 
слов’ян: Толстой 1995 (1990): 193].

Розгляньмо інтеґративні коди. Колисання і сповиван-
ня мають й інший, позитивний семантичний ракурс. 
Обидві ці дії покликані правильно сформувати тіло дити-
ни, сприяти його розвою і зростанню. Валєнтін Ґоловін 
звернув увагу, що «символіка гойдання чітко пов’язана з 
прогностикою успішного росту» [Головин 2001: 42]. Пор.: 
«Кожду дитину повинно ся колисати, бо неколисана ди-
тина не буде довго рушати головою» [Лепкий 1886: 269], а 
також:

Люлю, маленькоє, 
Коли тебе виколишу 
Та на великоє

[Дитячий фольклор 1996: 32].

Так само і сповивання націлено на те, щоб дитина росла 
правильно: «Кить не пов’язаний, то хоть як криво поросте» 
[ЗкУжБр], будуть «корячитись руки і ноги» [Г<рушевський> 
1906–1907: IX, 7].  



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 85 –

17, 18. «Кожду дитину повинно ся колисати, бо неколисана дитина  
не буде довго рушати головою» (Лепкий)



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 86 –

Семантично близьким до родильної традиції «гойдан-
ня» немовляти можна вважати весільний обряд «викручу-
вання» молодих: їх виводять «на двір до музик і там їх під му-
зику викручують» [Брижко 1919: 68; паралелі: Ганюченко 
1919: 42; Дем’ян 1942: 227]. При «викручуванні» староста тра-
диційно обертає молодих перед громадою. Після цього мо-
лоді здобували право танцювати самостійно. Обряд першо-
го танцю повсюдно мотивують потребою переконатися у со-
матичній повноцінності молодих: 

Гуляти, гуляти, 
На двір танцювати, 
Молодих оглядати <...>  
Чи не криві, не горбати, 
Чи уміють танцювати

[Кравченко 1902: 135,  
Кравченко 1914л: 175].

У карпатській традиції привселюдно «витанцьовували» 
молоду «у честь того, шо молода не хрома» [ЗкВолЛт]. У 
Суджанському повіті таке танцювання так само пояснювали 
потребою «переконатися, чи не хрома молода» [Николаев 
1854: 37].

Рідкісним для України є запис ритуального танцю після 
виносу мерця з хати: «Тоді жони беруть ощіпок з свічкою, і за-
чнуть його то горі здвигати, то вдолину спущати і самі кру-
тяться (танцюють)» [Ченґері 1934: 63]. На жаль, це одиноке ві-
доме свідчення про танець не дає змоги зробити ширших уза-
гальнень (цей звичай, однак, зустрічався в культурах інших 
европейських народів, по огляд літератури й матеріялу можна 
звернутися до праці Валєрії Єрьоміної [Еремина 1991: 168]).

Перша / остання путь. У певній концептуальній залежнос-
ті перебувають обряди «першої» дороги молодої й «остан-
нього» шляху покійника. «Остання» путь завершувала всі 
мандрівки покійного у світі живих. Вона обігрувала радше 



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 87 –

19, 20. Остання путь небіжчика



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 88 –

текст тіла, аніж душі (інакше траплялося з дводушниками й 
чарівниками, тоді тіло викопували й застосовували до нього 
додаткові дії – розчленовували або пробивали кілком). А 
«перший» шлях молодої позначав інтеґративну скерованість 
обряду й засвідчував появу нової соціяльної одиниці, для 
якої багато що було вперше: перша дорога, перший танок, 
перша шлюбна ніч, перша робота, перша гостина. Пор.: 
«пропийці», прийшовши на другий день по весіллю до своєї 
молодої, співали:

Вийди Марько з нової комороньки 
Попод біленьку стінку, 
Бо ми до тебе прийшли 
На першу гостинку. Ой...

[Туряник 1942: 38].

Перший хід молодиці в Закарпатті так і називався – «пер-
вопутини». Це відбувалося за тиждень після весілля. Молода 
закликала гостей і казала: «Пойте, бо йдеме на первопути-
ни, – бо то первий путь її був» [ЗкВолКт]. Атрибутика й об-
ставини цього обрядового ходу сповіщали про нові соціяль-
ні реалії: дівчину супроводжували жінки (а на запросини пе-
ред весіллям із нареченою ходили дівчата), зазвичай родич-
ки молодого.

Усі ритуальні післявесільні виходи молодої мали закла-
дену інтеґративну програму, де домінував мотив рухової 
активности, тілесної повноцінности, мобільности та вправ-
ности. Наприклад, наступного дня по весіллі ходили «пер‑
ший раз по воду» [Волошинський 1919а: 31], «по хатах з візи-
том» [Иваница 1853: 369] тощо.

Ніч / день. Коротко зупинімося на аналізі часового коду. 
Перші фази весілля відбувалися переважно затемна, тоді як 
фінальні фази, навпаки, припадають на ранок і день.

Сватання відбувалося «обов’язково пізно увечері» [Мора
чевич 1853: 303; паралель: Малинка 1897: 96], перед світан-



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 89 –

ком, «до дня» [Дем’ян 1942: 202], а «більше ідуть сватати у 
ночі» [Неїжжалий 1919: 163]. Ще Микола Янчук звернув ува-
гу, що сватають дівчину уночі в неділю, хоч це можна було б 
легко зробити завидна, у вихідний день [Янчук 1885: 11]. 
Наступні весільні етапи – заручини, плетення віночків, ви-
пікання короваю, виготовлення гільця, весільний поїзд, об-
ряд комори, придани тощо – відбувалися у вечірньо-нічний 
час, уже після заходу або до сходу сонця: «Рано-ранесенько, 
до сходу сонця старша дружка одягала молоду в святкові 
шати», а «вечерком, як смеркне того ж дня» починається «ве-
сієллє» [Янчук 1885: 14, 16]. По молоду їдуть, «як добре смер-
кне» [Яблоновськый 1905: 14]. «Таки цілу ніч забавляються, 
гуляють, співають ріжне, аж “над самим раном” розходять-
ся» [Кміт 1908: 85].

Нетиповим є повідомлення про виконання церковного 
шлюбного обряду також уночі. Микола Сумцов пише, що 
«в давнину [для вінчання] надавали перевагу часу вечір-
ньому. В билинах Михайло Потик вінчається з Авдотьєю 
Лиховидівною, відбувши вечірню, коли заходило красне 
сонце» [Сумцов 1996 (1881): 22]. Ориґінальний запис про 
вінчання при заході сонця було зроблено в Ушицькому 
повіті на Поділлі [Чубинський 1877: 624]. Пор. також, лад-
канка дорогою з церкви після вінчання вказує на нічну 
пору:

Оленко молоденька, 
То-с вінчана хорошенько 
При свічці, при зірниці, 
При рідненькій сестриці	  

[Рошкевич 1970 (1886): 87].

Нічний час активізації весільних дій, звісно, грає в уні-
сон з іншими елімінативними кодами. Але припускаю й 
іншу зумовленість такої традиції: вечірній час мовби «пере-
ймається» з прелімінальної фази – періоду дівування й па-
рубкування, де всі молодіжні зібрання (націлені на майбут-



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 90 –

ній шлюб) відбувалися вечірньої та нічної пори (пор.: до-
світки, вечор-ниці, вечор-ини), і прагматичну мотивацію цьо-
го навряд чи можна прийняти як вичерпну. Прелімінальний 
етап програмував частину елімінативних тем весілля. 
Дослідники звертали увагу на те, що виробнича активність 
дівчини на відданні зменшується, як порівняти з попере-
днім віковим етапом. 

Супроти нічного часу перших етапів весілля, в кінці ве-
сільного дійства годилося ходити «з добрим днем» [Иваница 
1853: 369], «добри день грати» [Кравченко 1914з: 138], ходити 
вранці по воду.

Дії при похоронах також певним чином пов’язано з ча-
сом. Звернімо увагу на опозицію: якщо молоду перевозили 
до молодого тільки вночі, то покійника везли на кладовище 
обов’язково вдень, завидна. Час народження дитини наді
ляли відповідними характеристиками: народження вранці 
сприймалося як добрий знак. Порівняймо також актуальну 
в родильній ситуації опозицію, що її відзначив Байбурін, – 
світлий/темний – як ознаку протиставлення світу людей і 
чужого світу: в росіян при важких пологах баба, викликаючи 
душу, запалювала священну воскову свічку і тримала перед 
обличчям роділлі [Байбурин 1997: 8]. У традиції українців 
уночі біля поліжниці постійно горіла свічка. Навіть воду з 
купелі дитини увечері виливати не можна, так само як і ви-
вішувати її речі.

* * *
Недієздатність. Нерухомість і недієздатність найчастіше 

є взаємопов’язаними й зазвичай виражаються подібними ді-
ями. Про молоду кажуть: «Вона вже, як просватають, так ни 
за холодну воду дома, весь день сидить там та пов’язана, та в 
квітках, та таке, шо...» [Тарасевський 1919а: 126], «Ввесь час 
аж до п’ятниці перед весіллям, молода справляє з своїми то-
варишками <...> своє придане і ніякої другої роботи майже не 
робить» [Брижко 1919: 58],



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 91 –

Жалуй мене, моя матюнко, 
Не загадуй мені ділечка, 
Не далеко вже неділечка

[Кравченко 1914л: 173].

Під час випікання короваю «молода, якщо навіть і при-
сутня в хаті, однаково не бере жодної участи в приготуванні 
короваю» [Малинка 1897: 101], на час випікання «паляниць» 
«молода збирає дружок і йде в якусь хату і сидить там» 
[Малинка 1898б: 108]. 

Наш особистий досвід і спостереження підтверджу
ють існування такого звичаєвого правила й нині, хоч його 
мало усвідомлюють носії традиційної культури. На
передодні мого весілля (Закарпаття) всі пропозиції допо-
могти було категорично відхилено: «Іди си шатя ладь, ти 
ту нич не поможеш». Порівняймо також: «Коли я йшла за-
між, то як батьки там готувалися, я нічого не знаю. Я знала 
тіко дивиться на його, де він, шоб не пішов без мене» 
[ХрсГолКвк].

Свого часу Олександр Правдюк писав, що «найпасивні-
ша особа серед чоловіків – молодий. За нього все роблять 
свати, бояри, дружки. Він більше “стоїть за плечима” (друж-
би) і “моргає очима”, ніж діє» [Правдюк 1970: 31]. Тему недіє
здатности актуалізують у фольклорі гіперболізовані, іроніч-
ні óбрази ледачої, невправної, незграбної молодої. По доро-
зі до молодого свашки співали:

Утворєй, нене, ліску, 
Ведемо ти невістку; 
Корови ти не здоїт, 
Бо сї хвоста боїт, 
А хліба ти не спече, 
Бо си руки попече; 
А миски ти не помиє, 
Бо си руки повалєє

[Волошинський 1919а: 28; паралель: 
                      Яблоновськый 1905: 18].



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 92 –

Тему недієздатности продовжує традиція опікувати й об-
слуговувати молоду. Про це красномовно свідчили респон-
дентки: «А молода, як молода, ото стоїть, як дубина, її вбе-
руть, та й усе» [ПлШишКв] або:

Ясно в сьвітлойці, ясно, 
Уберіт мене красно

[Лозинський 1992 (1835): 96].

Одягати, умивати, зачісувати молоду, а при обряді комо-
ри роздягати її, розплітати тощо мали старші й менші друж-
ки, у складних варіянтах обряду молоду обслуговує п’ять-
шість осіб. Їх часто називають слугами: «Єсть у мене служка, 
старшая дружка» [Маркевич 1860: 124], так само дружби – це 
«служечки» пана молодого [Яблоновськый 1905: 14], і навіть 
староста подає себе «яко слугу» пані молодої [Волошинський 
1919а: 36].

Не тільки дії, але й жестикуляція молодих узалежнюєть-
ся, стає пасивною, маріонетковою: коли молодому слід вкло-
нитися, дружко «бере його за голову, підводить до батька й 
матері, і перед ними нахиляє його голову» [Маркевич 1860: 
108], поставивши перед молодою хліб, «на нього схиляють її 
голову» [Морачевич 1853: 305] – такі дії настільки типові, що 
їх неважко знайти в описах весільного обряду будь-якого ре-
ґіону.

Інститут рядільниць у поховальному обряді за набо-
ром ознак (зокрема, їхніх прямих обов’язків – обмити/по-
мити, нарядити, причесати, провести, спорядити) можна 
зіставити з помічницями-подругами у весільному обряді 
(на лексичні паралелі між рядінням покійника й наря-
джанням молодої вказував Ґеорґій Лєвінтон [Левінтон 1977: 
332–333]).

Зв’язування/розв’язування. Типовим весільним мотивом є й 
тема «зв’язаних рук». Як відомо, фразеологізм «зв’язати 
руки» має, зокрема, значення «одружуватися, вінчатися». 
Подібні фольклорні метафори:



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 93 –

І рушнички побрали,
Та й ручки прибили

          [Чубинський 1877: 72].

У фразеологізмах невмілість часто передається образом 
невправних, невмілих рук: руки не слухаються – «не в змозі 
щось зробити», руки не туди стоять – «хто-небудь невправ-
но щось робить, не вміє робити чогось» тощо [Фразеологічний 
словник 1993: 770].

Цю тему (і міжобрядовий паралелізм) продовжує зв’язу
вання рук мерцеві, йому «руки зложать праву на ліву, зв’я
завши їх червоною ниткою» [Онищук 1912а: 234; паралелі: 
Дем’ян 1926–1927: 170; Деркач 1912: 372].

Зв’язування рук і ніг покійника є тотожним «зв’язуванню» 
тіла немовляти, де найчастіше також ідеться про те саме 
зв’язування рук і ніг: «Нужки і ручки треба туго припеленува-
ти» [ЗкУжБр].

Мотузки з рук покійника, так само як і мотузки з його ніг, 
зашивали в рубець чоловічої сорочки, аби не бив дружини. 
Схожу репліку знаходимо й у весільному обряді: коли моло-
да приносила молодому в подарунок сорочку, її рукави 
«були зав’язані, чтоби єї молодий не бив, би мав все руки 
зв’язані» [Туряник 1942: 30]. Образ ізв’язаних-розв’язаних рук 
був доволі типовим, його активно використовували в народ-
ній символіці. Коли в семирічному віці дитині давали 
розв’язати вузол на пуповині, говорили, що тепер «їй си роз-
вєжут руки до всеї роботи» [Шекерик Доників 1918: 103] 
(пор. також: «єму уся робота розв’яже ся у руки» [Богатырев 
1971(1929): 252]). Після «розв’язування рук» соціяльна цін
ність дитини значно зростала, змінювалися її статус і зна
чущість у щоденному й ритуальному житті.

У тих варіянтах поховального обряду, де не було (або 
зникла) традиції зв’язувати небіжчикові руки, сформувався 
інший спосіб вираження цієї ідеї – особлива постава рук по-
кійника «на грудях “наухрест”» [Михайлецький 1912: 305; 



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 94 –

паралелі: Тарасевський 1912: 411], «на грудях (пальці між 
пальці)» [Онищук 1912б: 329] тощо. Образ складених рук, 
так само як і зв’язаних, часто вживають і як метафору смер-
ти. Скажімо, у весільних піснях сироті співають:

Ой, Василькова мамка
Перед Богойком стоїт,
На охрест ручки дерьжит

[Кузеля 1908: 129].

Водночас склавши (згорнувши, заложивши, спустивши) руки 
означає «нічого не роблячи, не працюючи; без діла» [Фразео
логічний словник 1993: 817].

Організація поведінки вагітної передбачає цілу мережу 
заборон. В етнографічних записах часто зустрічаємося з па-
радоксом: з одного боку, жінка «в тяжі» працювала нарівні з 
усіма, а з другого – їй заборонялося «прясти, сукти шнури, 
ткати або плести сіти» [Франко 1898: 180], шити і зривати 
фрукти [Talko-Hryncewicz 1893: 170], трусити сажу та загля-
дати в піч, закидати під піч дрова [Иванов 1897: 23, 
Чубинський 1877: 1], золити сорочки [Г<рушевський> 1906–
1907: VІІІ, 154], доторкатися до м’яса, рухати дрова, мазати 
воза [Кузеля 1906: 9]. Після пологів жінка також «не повинна 
пекти хліб, солити огірки чи капусту, збивати масло, варити 
варення. <...> Не повинна доїти корів, ані торкатися молоч-
них продуктів. <...> Не можна рвати фруктів, овочів, зрива-
ти зелень, а також не можна садити ярину, квіти, овочі» 
[Бенковский 1899: 129]. Широко побутує вірування, що по-
ліжниці «не можна виходити в поле на роботу» [Богатырев 
1971(1929): 253]. 

Ще один (можливо, не такий акцентований) обряд 
оформлює перехід найближчої рідні покійника до нового 
статусу удівців і сиріт. Як я вже зазначала, приписи поведін-
ки в жалобі загалом повторюють схему переходу ліміналь-
них осіб. Господарську діяльність небіжчикових близьких 



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 95 –

людей обмежено вже на 
етапі готування до похоро-
ну: на Херсонщині «родичі 
померлого під час похоро-
ну нічого не роблять, а 
тільки дають розпоряджен-
ня» [Ястребов 1894: 118].

В Україні відомим є ще 
інститут кухарок – жінок, 
які у визначальні життєві 
моменти (весілля, похорон) 
виконували замість госпо-
дарів хатні обов’язки, у родильному локусі цю роль відводи-
ли бабі-повитусі й кумам4. По всій Україні заборона на певні 
види роботи у післяпоховальному локусі зберігається на 
тривалий час: «По похоронах нічого вдома не роблять» 
[Сенчик 1912: 386], «До дев’яти днів не годиться також мас-
тить, прясти і шить, ні прать» [Брояковський 1912: 390, пара-
лель: ПлМирВС].

4 У літературі рідко звертали увагу на інститут кухарок. Це обов’язковий 
і поширений ритуальний чин. У селі Головах, якщо в хаті хтось умер, 
посилають «за кухарьков, шоби ишла варити комашню» [Шекерик Доників 
1912: 258]. А в описі поховального ритуалу в селі Зелениці оповідається 
про кухарку як про «жінку, що варить страву» і яку запрошували «на по‑
хорон, на весілля, на празник» [Онищук 1912а: 236]. Кухарки заступали гос-
подарів на час ритуалу, виконуючи основні господарські роботи. В опи-
сі весілля з Дубенського повіту на Волині повідомляється, що вже під 
час заручин батьки не пораються біля столів: «Батько й мати сидять, а 
рідня дівчини коло стола пошановує гостей», і далі вже під час весілля та-
кож «куховарки приготовляють їжу» [Чубинський 1877: 603, 607]. Чи, ска-
жімо, в Мелітопольському повіті наймають кухарку «на неділю і на поне‑
дільок», яка готує обід на весілля [Неїжжалий 1919: 166]. Відомо, що бать-
ки молодих були присутні, але не брали безпосередньої участи у випі-
канні короваїв. Семіотичність (а не тільки прагматичність) ритуального 
чину кухарок підтверджено завдяки існуванню особливих пісень для 
«кухарки», особливого танцю кухарок наприкінці весілля тощо.

21. Весільні кухарки



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 96 –

Зазвичай інтеґративна фаза весілля починається тоді, 
коли на другий день по весіллі молоді приходять у гості до 
своєї матері й «виконують обов’язки господарів» [Ящур
жинський 1880: 40], або в хаті молодого після почіпчин моло-
да «вже тогди допомагає розношовати страви і принуковати 
пропиці, чтоби їли» [Дем’ян 1942: 236].

Типовим, знаним у всій Україні є обряд «іти по воду»: це 
було водночас і першою самостійною дорогою, і виконуван-
ням першої роботи. Подекуди роботу молодій ускладню-
ють, вигадують випробування: «Свекруха кидає їй у відерце 
жменю “смітя”; молода покірно повертається до колодязя за 
свіжою водою <...>; так вона ходить кілька раз» [Казимир 
1907: 207; паралель: Янчук 1885: 51 («кидають смітя, штовха-
ють»)]. Або: «Молодий заходить стиха та розкине смітя, в чім 
йому помагають і другі присутні; так замітає молодиця не 
раз і годину» [Шухевич 1902: 63].

Ще існує обряд, який так і називається – «вчити молоду»: 
«До молодих... збираються гості молодую вчити: прясти, мич-
ки микати, воду носити, худобу годувати і т. и., і вона вдає 
буцімто не вміє нічого» [Литвинова-Бартош 1900: 169; пара-
лель: Коломийченко 1919: 100].

Плач/сміх. Чи не всі способи залучення молодої до праці 
мають форму жартів, веселощів, кпинів. Ця риса властива й 
багатьом іншим фінальним весільним актам, як-от «рядже-
ні», «цигани», «кури красти», «батьків купати» тощо. Публіч
ні веселощі й бешкети набувають знаковости на тлі обов’яз
кового плачу молодої на початкових фазах весілля (зміну 
плачу на сміх у різних фазах обряду досліджували Байбурін 
і Лєвінтон [Байбурин, Левинтон 1990: 79–80]). Наприклад, у 
хаті батьків, на змовинах «молода стоїть перед столом, ша-
нує і плаче» [Коломийченко 1919: 83], при покриванні «си-
дить, хлипа як дурень на обіді» [Тарасевський 1919а: 148]. 
Плач був ритуальною вимогою. Респонденти стежили, 
«якщо молода не плакала за весільним столом, то до цього 
ставилися несхвально» [Янчук 1885: 22],  це означало, «що 



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 97 –

вона не любить своїх батька і матері і що її не жаль за ними» 
[Брижко 1919: 71]. Пор.:

Прийшла Параска з села
Смутная-невесела, –
Одколи засватана –
Все ходжу заплакана,
Одколи заручана,
Все ходжу засмучана...

[Кравченко 1914в: 97].

Плач і сміх концептуально оформлюють опозицію неодру-
женість/одруженість, протиставляють початкову (дівочу, елі-
мінативну) і кінцеву (подружню, інтеґративну) фази весільно-
го обряду. Але тут слід узяти до уваги присутність плачу у ве-
сільному F-тексті й відсутність у М-тексті. Це можна пояснити 
скерованістю дороги молодої в «чужий світ», що, як спостере-
гли Байбурін і Лєвінтон, ототожнює її путь із дорогою покій-
ника. Іншими словами, початок шляху молодої в локус моло-
дого відбувався за сценарієм похорону. З якогось моменту ста-
ється «перемикання F-тексту на кут зору, на мову М-тексту» 
[Байбурин, Левинтон 1990: 78] і плач припиняється. Пор.:

Ой плачу я, плачу,
Покуль батькоу двоур бачу.
Батькоу двоур мінаю,
Той сльози вт’їраю

[Кравченко 1914ж: 122].

Плач молодої на перших фазах весілля протиставлено не 
тільки сміхові на кінцевих фазах, але водночас і відсутності 
плачу в М-локусі.

Подібно вибудовуються опозиції в поховальному обряді. 
На початкових фазах у тих варіянтах поховального обряду, 
де побутували нічні ігри при покійникові, сміх і плач були 
однією з ознак для протиставлення, відповідно, партії живих 
і партії померлого (до другої належить його найближча рід-



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 98 –

ня – жінка/чоловік, діти, а також ті, хто жив із померлим в 
одній хаті). Тут сміх і плач актуалізувалися не послідовно, а 
паралельно: гості веселилися на нічному «посижіню» біля 
тіла небіжчика, а родичі плакали і голосили (особливо чітко 
це простежується в західноукраїнських варіянтах обряду). 
Присутні на «посижіню» веселяться, жартують, грають в ігри 
(впадає у вічі наскрізний вітальний, еротичний зміст похо-
вальних ігор [Богатырев 1996 (1926)]). Рідні, єдині з усіх учас-
ників «посижіня», «заховуються пасивно, від часу до часу за-
водять, участи [в іграх] не беруть» [Дуда 1915: 130]; «Родина 
обов’язково мусить голосити в присутности гостий на поси-
жіню, і потім під час похоронного обряду... Голосять подеку-
ди за каждим разом, як хто лиш увійде до хати» [Кузеля 1914–
1915: 198]. Після похорону, дорогою з кладовища, вже не го-
лосили й не плакали, бо це могло «приплакати» покійника.

* * *
Сліпота, невидимість5. Сліпота – образ, який прова-

дить далі й розвиває ритуальну ідею тілесної неповноцін-
ности, втрати функції тіла. Цей мотив найчастіше подибу-

5 Євген Кагаров у праці «Состав и происхождение свадебной об-
рядности...» згрупував дії, які, на мою думку, мають множинну се-
мантику і серед іншого також зачіпають тему сліпоти. Однак автор 
трактує їх лише в одному значенні: коли молодій закривають об-
личчя – захищають від вроків та чарів; водночас дослідник запере-
чував еволюціоністські інтерпретації цих дій як імітацію «викра-
дення» й «соціального табу» [Кагаров 1929: 164]. Про ритуальні 
мотиви незрячости Кагаров мовчить. На тему сліпоти в обрядовос-
ті, зокрема в обрядах родинного циклу, дослідники звернули ува-
гу пізніше, в 90-х роках ХХ століття [Толстой 1995 (1990), Байбурин 
1993: 54, 106, Байбурин, Левинтон 1990: 81, Невская 1999: 126]. 
Набагато раніше тему сліпоти в іншому ракурсі, на основі фоль-
клорного й мітичного матеріялу розглядав Потебня в розділі про 
Бабу-Ягу [Потебня 2000 (1865): 157–270], пізніше цю саму думку 
аналізують Пропп, Ґолосовкєр, Лєві-Строс (детальний аналіз із 
оглядом літератури див.: [Иванов 1998: 654]).



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 99 –

ємо в обрядах, коли закри-
вають очі, зокрема зав’язу
ють, накривають їх ткани-
ною, накладають монети 
на очі тощо. 

Дії на позначення слі-
поти в українському тра-
диційному весіллі скупчу-
ються переважно навколо 
фази територіяльного пе-
реходу молодої з батьків-
ської оселі в чоловікову. 

Молода, дожидаючись 
молодого, сидить за сто-
лом, і коли він входить, 
опускає голову на стіл або 
на хліб на столі, і їй «при-
кривают голову хусткоу ца-
уком [повністю]» [Гнатюк 
1908: 14], «А вона ляже го-
ловою на стоул і закриют 
йюй очі хусткоую» [Крав
ченко 1914ж: 119]. Традиція ця була надзвичайно пошире-
ною і знаною в усіх реґіонах України [Бабенко 1905: 113, 
Гушул 1970: 446, Коломийченко 1919: 91, Кузеля 1908: 134, 
Левинський 1908: 116, Литвинова-Бартош 1900: 121, Малинка 
1897: 117, Маркевич 1860: 144, Неїжжалий 1919: 169, Трем
польцева 1895: 493, Ящуржинський 1880: 36].

Далі ця тема розвивається й поглиблюється у зв’язку з са-
мим переходом молодої. Готуючи молоду в дорогу до моло-
дого, їй зав’язували хустку «попід пахи так, шо єї не видко 
лиця» [Голубовичева 1919: 188], на Волині молодій наміткою 
«накривали все обличчя» [цит. за: Стельмащук 1993: 194], на 
Сокальщині молодій «зав’язують очі платом» [Чабан 1970: 
182], на Чернігівщині молода «одягаючись в дорогу закриває 

22. Застелені очі – символ смерти. 
Народна картина



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 100 –

собі все обличчя хусткою» 
[Малинка 1897: 124], а на 
Харківщині «серпанком 
зав’язують невісту, залиша-
ючи одні очі» [Тремполь
цева 1895: 494], на Закар
патті  респонденти повідо-
мляли, що молодій одяга-
ють білило так, що з-під 
нього її «майже не видко» 
[ЗкВолКт]6.

Схожа вимога зберіга-
ється, коли молоду вводять 
у хату молодого, де дода-
ється ще один значущий 
елемент – не дивитися на 
хатню піч. Тому молоду за-
водять «з заслоненими очи-
ма» [Колесса 1901: 187; па-
ралелі Литвинова-Бартош 
1900: 144, Ящуржинський 
1880: 39], «мати молодого 
накриває полою [кожуха] 

голову молодої і веде до хати» [Ганюченко 1919: 49; паралель: 
Левинський 1908: 112]. Молоду уводять з закритими очима, 
аби вона не глянула на піч, «бо мусів би хтось у хаті вмерти» 
[Колесса 1901: 187]7.

6 У болгар така покривка для обличчя молодої мала окрему назву – 
бýло, цей атрибут весільного одягу молодої зафіксовано в болгар 
Південно-Західної України (а також і балканських болгар). Слов’янське 
бýло науковці виводять із римської традиції [див. огляд літератури: 
Агафонова 1996б: 4].
7 Заборону молодій дивитися на піч можна зіставити з протилежни-
ми діями з піччю в поховальному обряді: повернувшись із кладови-
ща, рідні торкалися комина й заглядали в піч, аби не тужити за небіж-

23. Молода затуляє обличчя хусткою. 
Тема сліпоти/невидимости



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 101 –

На Сокальщині зафіксовано цікавий складний обряд, 
пов’язаний із зором молодої: її садили обличчям до порога й 
зав’язували їй очі, один з учасників весілля «приступає до 
неї і голосно говорить: “Даю за той плат корову (або теля, 
або коня)”<...>, при цьому розв’язує їй з плата очі <...>, пере-
танцьовує з нею і знову садить її на тому самому місці <...>, і 
тим самим платом знову зав’язує очі» [Чабан 1970: 182]. Коли 
всі з молодою перетанцювали, її бере молодий, і більше очі 
не зав’язують. Ця дія цікава й тим, як кожен з учасників ве-
сілля докладається до «виведення» молодої зі стану незря-
чости й безпомічности, надає їй фізичної вмілости, витан-
цьовуючи її. Пор., фразеологізм із зав’язаними очима означає 
також «який погано орієнтується в життєвих ситуаціях; нео-
свічений, необізнаний» [Фразеологічний словник 1993: 593]. 
Знову згадаймо звичай водити молодих за руку/хустку, що 
разом з темами рухової неповноцінности імплікує й семан-
тику сліпоти: «Дасть йому хусточку в руку і веде як сліпого» 
[Кравченко 1914л: 179].

Мабуть, семантичні грані ритуалу формуються й через 
вибір часу, на який припадають основні весільні дії, а саме – 
на ніч. Згадаймо, наприклад, метафори щодо зору у фразео-

чиком [Маломуж 1925: 3]. Тому, коли молода від’їжджає на вінчання, 
а в її оселі «рідня втаскує материну голову в піч, де горять дрова, щоб 
вона не жалкувала за дочкою» [Маломуж 1925: 3], як у Кадниківському 
повіті, ця дія, отже, прямо відсилає нас до поховального обряду, за 
сценарієм якого розіграно відхід молодої з хати. Зенон Кузеля подав 
широкий порівняльний перелік дій біля печі задля полегшення по-
логів: баба стукає в піч, ставлять дві свічки тощо [Кузеля 1906: 23]. Піч 
як ємність, у якій щось випікається, готується, в народній традиції 
широко ототожнюють із жінкою й жіночим лоном, у якому також 
«готуються» діти. Лоно й піч водночас – «шлюз» чи «коридор», вони 
сполучають внутрішній і зовнішній світи, людський і потойбічний 
[див., наприклад, Щепанская 1999: 159–162]. Тому, вочевидь, дії біля 
печі і з піччю в переходових ситуаціях (сполучених із переміщенням 
душі з тіла чи в тіло, або зі старого тіла в нове) пов’язували з переро-
дженням і переходом.



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 102 –

логізмах на позначення темноти: хоч око (очі) виколи (вибий, 
вийми, вибери), хоч в око стрель [Фразеологічний словник 
1993: 92].

Сліпота і шлюбна ніч. В одному з описів обряду комори на 
Поліссі респондент, повідомивши про вихід з приміщення 
всіх сторонніх, завершує повідомлення дивною фразою: 
«В’ен уже приде, той сліпий, як найде...» [Кравченко 1914л: 
191]. Йшлося, ймовірно, про те, що молодий сам вийде з ко-
мори, «як найде», припускаю, калину. Що саме мав на увазі 
респондент, коли використав слово сліпий, не зовсім зрозумі-
ло, – як, мабуть, незрозуміло було і самому Кравченкові, бо 
речення він завершив трикрапкою. Але ця фраза зафіксува-
ла очевидний для респондента, хоча й алогічний зв’язок слі‑
поти і шлюбної ночі.

Ритуальна парадигма зору справді має ту властивість, що 
часто переплітається з еротичними мотивами. Розгляньмо 
взаємопов’язаність сексуальної та зорової символіки в укра-
їнському весільному матеріялі.

Еротичні імплікації виколювання. На Слобожанщині, при-
бувши до хати нареченої, «молоді сідають на покуті; свекор 
бере “шаблю” і приміряється нею виколоти невістці очі; по-
тім скидує з її голови хустку»; цей обряд називався «виколю-
вання очей» [Малинка 1897: 129]. Таку саму традицію зафік-
совано в описі ХVIII ст. Г. Калиновського: «Всі весільні гості 
йдуть до батька молодого в дім, де саджають молодих за стіл, 
куди приходить свекор або батько молодого з палицею і 
тиче нею невістку в очі, запитуючи, чи не сліпа вона?» 
[Калиновський 1970 (1777): 71]. Еротичні імплікації цих дій 
припустив ще Байбурін: виконували цей обряд тільки чоло-
віки за допомогою довгих предметів, та й сама символіка ви-
колювання асоціює першу шлюбну ніч, надто якщо розумі-
ти таке покривання голови білим полотном як символ діво-
чої чистоти, цноти [Байбурин 1993: 84]. Цю гіпотезу чудово 



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 103 –

підтверджує весільна пісня, знана в Україні в різних варіян-
тах. Її виконують під час обряду комори: 

Тупу-тупу коло хати, як череда
Ведуть хуя на мотузі, як бугая
А пизда їде у кариті, як попадя!
А хуй плаче, протирає очи:
Коли б йому до ночи 
То висадив би їй і очи.

Або інший варіянт кінцівки:

А хуй реве, до пизди йде.
– «Як дойду вночі – 
Повиколюю пизді очі» 

[Вовк 1898: 20, паралелі:  
Чубинський 1877: 437].

Пісня свідчить про зв’язок теми «виколювання очей» (слі-
поти) і дефлорації. На продовження цього згадаймо полісь-
ку традицію: якщо молода виявилася «нечесною», то її виво-
дили з комори «з заслоненими очима» [Несен 1997], воче-
видь, услід за логікою «проколота – сліпа». 

Око/зір і фалос/коїтус. У багатьох реґіональних варіянтах 
весілля відомим є особливий вид ритуального хліба з дір-
кою посередині під назвою дивень або видкий [Голубовичева 
1919: 186]. Такі назви цього ритуального атрибута чітко вка-
зують на його зв’язок із зоровою активністю, бо походять 
від «дивитися», «видіти». Коли молодий приходить по мо-
лоду до її оселі, вона сидить з опущеною й накритою голо-
вою, хлопець підходить, знімає хустку й цілує її. В деяких 
варіянтах молода при цьому, піднявши голову зі столу, ди-
виться на молодого крізь дивень [ПлДикБл, паралель: 
Яблоновськый 1905: 15], на Гуцульщині обоє дивляться 
крізь круглі дивні «на всі штири чєсти світа» [Голубовичева 
1919: 190; паралель: Шухевич 1902: 31]. Роман Кісь вивчав 



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 104 –

24. Молоді (в ґуґлях) 
вийшли «вперше» 
на двір, дивляться 
крізь дивні «на всі 

штири чєсти світа» 
(Голубовичева) 

25. Молода і дружки 
з прив’язаними збоку 
дивнями, що імплікують 
еротичні мотиви. Повісмо 
прядива на боці однієї з них – 
типовий атрибут весільних 
дружок



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 105 –

символіку дивня і дійшов висновку про її іманентний еро-
тизм: крізь дивень у деяких варіянтах пересилено черво
ну  хустку (як експлікацію дефлорації), інколи дивень на-
стромлюють на руку або на меч і так із ним ходять, що пе-
редає також ідею коїтусу, дефлорації [Кісь 1994]. Тож ди-
вень водночас виступає й атрибутом, пов’язаним із зором, і 
акціональним та предметним кодом на позначення коїту-
су. На Полтавщині молода, дивлячись крізь дивень на мо-
лодого, виконує особливі дії – «“дулю дає”, так в ту дірку, 
так скрутить, та й дає. Кажуть дивитися, чи дає молода моло‑
дому, чи ні» [ПлДикБл]. Нові еротичні смисли, що постають 
через гру вислову «дає» / «не дає», доповнює семантика са-
мої дулі. Існують припущення, що дуля є фалічною симво-
лікою [Дандес 1996 (1980), Шевчук 2003], а пронизування 
дулі крізь отвір дивня таким чином відтворює ті самі стате-
ві смисли. 

Еротична компонента розгортається в цьому ритуалі й у 
інший спосіб (там, де нема традиції дивня). На Поліссі моло-
дий «поднимає хустку і цьолує її [молоду], зводить її» 
[Кравченко 1914л: 183], з чого видно стійкий сексуальний ко-
нотат лексеми зводити зі значенням «звабити». І навіть само-
го факту поцілунку досить, аби виокремити сороміцький 
складник у цих діях. 

Зв’язок ока/зору з фалічною символікою простежуємо й 
у матеріялі міського фольклору, наприклад, у приказках: 
«Око не залупа, все перелупа» [ВолЛцк], «Глазами имеет, а 
носом кончает» (про старих людей) [Одеса]8.

Сон і сліпота. Добре знаним є багатоваріянтний весіль-
ний текст:

8 Ален Дандес, проаналізувавши чимало індоевропейських та семіт
ських текстів, доходить висновку про «фалічний компонент» символу 
ока; науковець говорить про символічний зв’язок зору/ока та статевої 
активности [Дандес 1996 (1980)].



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 106 –

Ой до Львова дороженьтя, до Львова,
Обсажена виноградом довкола.
Ой там наша молоденьтя заснула,
Прийшов же єї дєдик, не вчула:
Ломив би я винограду, не вмію,
Будив би я свою доньтю – не смію.

Про те саме співають «нени, кревним і всі не сміют буди-
ти молодої». Аж нарешті приходить молодий:

Прийшов молодий, вна вчула.
Ой ломлю я винограду, бо вмію,
Ой буджу я молодую, бо смію

[Голубовичева 1919: 187,  
варіянт: Кузів 1889: 283].

Прикметно, що у пісні молода не чує і не бачить при-
сутніх; зі «сну» виводить дівчину молодий «ламанням ви-
нограду». Образ «ламання винограду» як рефлексія «ла-
мання калини» продовжує еротичну тему в зв’язку з зоро-
вою активністю. Ця обставина щонайменше пояснює, чому 
ніхто інший «ломити винограду» «не вмів» або, в інших ва-
ріянтах пісні, – «не смів».

Стосовно фольклорного мотиву сну-пробудження зга-
даймо поховальний і весільний обряди «будити» покійни-
ка й молоду; обидва обряди зафіксовано в одному етногра-
фічному реґіоні, на українському Поліссі. Коли молодий 
підводить голову молодої й цілує її, це називається – «бу-
дити молоду» [Несен 2004: 172]. Також у багатьох селах 
Полісся дотепер існує звичай «будити покойника»: «Суть 
його полягала в тому, що на третій день після смерти або 
на другий день після похорону когось з родини група ро-
дичів бере трохи гарячої страви, горілки і закуски і йде на 
свіжу могилу. Помолившись, звертаються до покійника: 
“Вставай, ми тобі сніданє принесли”» [Кутельмах 2001: 
123]. Ці дії також підтверджують доцільність переглянути 
тезу декого з дослідників про відсутність у похованні інте-



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 107 –

ґративної фази, бо годування і гостина найчастіше фігу-
рують як інтеґративна фаза ритуалу.

Водночас сон є станом, який передає нефункціональ-
ність тіла, символічну смерть.

Фата і сліпота. Фата, явище для української культури до-
волі пізнє, прийшла на зміну традиційним весільним голо-
вним уборам і поєднала в собі, за моїм припущенням, дві 
форми головного убору молодої – дівочий вінок і серпанок. 
Річ у тім, що в деяких реґіональних варіянтах весільного об-
ряду віночок у певний момент змінювали на серпанок із віноч‑
ком, і це не дорівнювало остаточному покриванню молодої 
по-жіночому. Свого часу ще Федір Вовк відзначив «істотню 
ріжницю, що існує між покриванням голови молодої [по-
жіночому. – М. М.] <...> та 
ритуальним її покриванням 
шлюбним серпанком» [Вовк 
1995 (1892): 298].

Йдеться про те, що до 
завивання молодої в пере-
мітку по-жіночому її пови-
вають в обрядову намітку з 
вінком. «Як вийдуть із 
церкви, зав’язують покри-
валом голову молодиці, а 
верх покривала надівають 
вінок» [Жаткович 1896: 15]. 
На Гуцульщині «матка 
зав’язує княгиню у пере-
мітку, верх котрої кладе ві-
нець, в якім княгиня хо-
дить аж до пропою у моло-
дого», після пропою в мо-
лодого вранці матка «зави-
ває молоду у червону хуст-

26. «Матка зав’язує княгиню у 
перемітку, верх котрої кладе вінець» 

(Шухевич)



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 108 –

ку, а мати приповідає до доньки: “Абих тогди вздріла на тобі 
вінок на голові, як вздрю свою потилицу”» [Шухевич 1902: 
55, 63]. На Воловеччині староста бере білило й, помахавши 
над головами молодих («до трьох разов обичре голови»), за-
виває молоду, а зверху накладає вінок. І тільки згодом в хаті 
молодого знімають із молодої це білило, накладають чіпець 
(якого «молодий рукою притопче») і завивають «файною 
хустиною» [Дем’ян 1942: 226, 235; паралелі: Рошкевич 1970 
(1886): 114–115]. Малюнок молодої в намітці й віночку подає 
Володимир Шухевич (мал. 26).

Таке тимчасове символічне весільне покривання має цілу 
низку елімінативних значень, зокрема й тему сліпоти: саме 
це завивало скидав батько молодого під час обряду «виколю-
вання очей».

Сучасна фата – сітчаста тканина, прикріплена до віноч-
ка (тепер віночок може замінювати його різновид – діядема 
тощо), структурно повторює традиційний віночок із серпан-
ком. Припускаємо, що традиційна функція серпанку покри-
вати обличчя молодій згодом перейшла на вуаль – елемент 
фати, якою закривають обличчя молодій. Вуаль молода 
опускає на обличчя під час обряду реєстрації шлюбу. Після 
оголошення наречених подружжям молодий піднімає вуаль 
молодої й цілує її в губи – дії, що близькі за послідовністю з 
аналогічними в традиційній культурі. «Фату має право під-
няти тільки чоловік», – повідомляють інтернет-консультанти. 
Після того вуаль опускати більше не можна. В сучасній Одесі 
існує вірування, що «під час фотографування не можна, щоб 
фата накривала обличчя: “у молодої будуть каліцтва”» 
[Коровина 2002: 301]. 

У селі Тетянівці на Донеччині я стала свідком, як «дашок» 
дитячого візка було завішано шматком фати матері 
[ДонСлвТет]. Запинали візочок і обличчя немовляти тонкою 
сітчастою тканиною (тюлем, марлею тощо) не лише з праг-
матичних міркувань (захист від чужих поглядів і мух), типо-
логічно це ототожнювали із завішуванням обличчя молодої, 



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 109 –

щоб імітувати незрячість/невидимість9. Закривання облич-
чя народженця внесено не так у ритуальний текст, як у зви-
чаєвий, разом зі сповиванням це передавало недосоціялізо-
ваність немовляти.

Звернімо увагу на взаємозалежність чи взаємодоповню-
ваність мотивів сліпоти і невидимости. На тему невидимос-
ти у зв’язку «з самим атрибутом молодої (фатою)» вказували 
Байбурін і Лєвінтон [Байбурин, Левинтон 1990: 95, Байбурин 
1993: 67]. Часто молодій закривали обличчя, бо не хотіли, 
щоби її бачили: «Молоду прапором прикривали, шоби люди 
ся не натігали, шо яка там молода, красна, ци ні» [ЗкВолЛт; 
паралель: Дем’ян 1942: 225]. Невидимість існувала як продо-
вження або компонент теми незрячости. На грані не
видимости-непомітности-незрячости побудовано ритуаль-
ний текст вагітної й поліжниці.

Вагітність приховували якомога довше. Шухевич згадує 
дивну традицію, коли жінки «підперізують ся широким вов-
няним поясом, аби не було значнó, що вони в тяжи; в тім по-
ясі й сплять; діти в таких жінок родять ся дуже маленькі» 
[Шухевич 1902: 2]. Приховування вагітности згодом зміню-
ється хованням всієї поліжниці: в родильному локусі є тра-
диція «ховати» поліжницю й дитину від сторонніх очей 
[Морачевич 1853: 300]. «Після пологів родильницю заслоню-
ють, щоб її ніхто не побачив» [Чубинський 1877: 5], «Постіль 
шестинедільки застелюють наоколо веретами, щоби її чуже 
челядьня не увиділо» [Жаткович 1896: 21], «... кладе баба ди-
тину до поліжниці на постіль, заслонену полотном або ліж-
никами, що звисають із жердки» [Шухевич 1902: 3]. При
ховування проходить лейтмотивом через весь пологовий пе-
ріод і поширюється на всіх, хто дотичний до нього. Чоловік, 
коли іде по бабу, теж робить це так, «щоби никто не знав о 
тім і не видів» [Дем’ян 1927: 190; паралель: ЗкВолКт].

9 На Закарпатті, скажімо, вважали народженця незрячим: після наро-
дження «ші не виділо» (ще не бачило) [ЗкУжБр].



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 110 –

Цікаво звернути увагу на те, що традицію «ховати» застосо-
вували й до поліжниці, й до молодої, й до мерця. В карпатських 
діялектах похорон так і називається – «хóваня» [ЗкУжБр]. 
Спільним для цих трьох обрядів є також вимога пильнувати лі-
мінальних персонажів: сидіти біля поліжниці з дитиною нази-
вається «вартувати» [Шекерик Доників 1918: 103], сидіти біля 
людини при смерті й покійникові – також «вартувати» [Они
щук 1912а: 233] або «сокотити» [Михайлецький 1912: 305].

Відкривання зору. Ритуал передбачає також відкривання 
зору. На Слобожанщині, коли немовля охрестили, проводили 
«очедирини» («продирини»), «гості збиралися на продири-
ни “оченята продирать дитині, щоб було зірке”, “очей 
драть”» [Милорадович 1897: 27]. Апріорі тут визнається до-
ритуальна сліпота. Інтеґративну спрямованість обряду «оче-
дирин» віддзеркалено й у побажаннях, «щоб дитина була ба-
чуща, видюща і пам’ятуща! Зірка і швидка! Щоб куди йшло – 
тай найшло. Щоб робоче і охоче. Щоб швидке, прудке, по-
вновиде, уродливе!» [Милорадович 1897: 27]. У побажаннях 
програмували дієздатність («робоче і охоче»), рухомість 
(«швидке, прудке»), зрячість («бачуща, видюща», «зірка»).

«Зір» поліжниці також «відкривався», про що можна зро-
бити висновок з обряду виводу. Коли поліжниця вже готова 
йти до церкви, баба зриває простирадло, яким було заслоне-
но жінку весь післяпологовий період, а потім «роділя стоїт 
коло постелі з дитинов, баба її накриває простиралом, бере в 
руки ніж, приводит до дверей, останавлюются, і баба пере-
хрестит роділю ножом і відкриває, і простирало лишаєся 
дома, а ніж застромлюют в землю під порогом і каже: ідем в 
щасливу дорогу по щастя і добру долю» [Дроботюк 1915: 49].

Весільні інтеґративні обряди, що стосуються зору, не за-
вше явні й часто виступають вторинним планом інших інте-
ґративних кодів. Наприклад, коли молоду припиняють во-
дити і вона починає рухатися самостійно, це можна інтер-
претувати також і з позицій зорової зарадности. Пор.:



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 111 –

Сиділи да по неділі,
Світонька да не виділи.
Пийдемо погуляємо,
Світонька повидаємо

[Маркевич 1860: 128],

тут незрячість (нездатність бачити) перебуває в парадигма-
тичній залежності від нерухомости.

Один з унікальних зразків «повернення зору» органічно 
вплетено в загальну канву обряду принесення води: «Молода 
вносить на двір відро води... Молодий кидає срібну монету у 
відро... Староста благословляє воду і миє собі очі, а потім ми-
ються молоді» [Дешко 1867: 704]10. Срібна монета тут висту-
пає як антитеза до мідних монет, якими традиційно закри-
вають покійникові очі11, а вмивання очей додатково наголо-
шує «зорову» скерованість дій. 

Жаль і сліпота. У весільній пісні на запрошення доньки 
прийти до неї на весілля померла мати відповідає:

10 Умивання рук і обличчя є до певної міри універсальним кодом, яким 
закінчуються всі обряди родинного циклу. У західних областях України 
відоме ритуальне вмивання молодих біля криниці наприкінці весілля 
(«митвини»). Так само, прийшовши на комашню з кладовища, всі гості 
вмивають руки й обличчя, витирають їх і тільки тоді сідають за стіл. 
Для душі залишають на вікні також воду й рушник. Ритуальним уми-
ванням рук («зливки») завершується період ізольованости поліжниці. 
Ці обрядові дії зазвичай мають семантику, відмінну від семантики дій 
з умиванням на початку обрядів: обмивання покійника, купання не-
мовляти, молодої (в росіян), сама структура цих обрядів була іншою, 
переходових осіб роздягали догола, вбирали в інший одяг. Ґеорґій 
Лєвінтон пропонує також крізь призму ритуальних дій із умиванням 
розглянути сучасний розмовний вислів обмити (святкувати завершен-
ня чогось, пити з якоїсь нагоди) [Левинтон 1977: 334].
11 Опозиція мідний/срібний є добре знаною. Пор. також: «Мідні сережки 
без камінців носять в траурі за батьком і матір’ю. Мертву дівчину не 
хоронять в срібних сережках, “бо нічого срібного не можна класти в 
труну”» [Милорадович 1991 (1902–1904): 219].



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 112 –

– Не піду, донечко, не піду,
Великий жалечко, – не виджу

[Левинський 1908: 105].

Зв’язок сліпоти й горя, плачу можна простежити у фраземі 
«осліпнути від горя»; згадаймо також хоч і не український, але 
напрочуд промовистий тирольський звичай, який виявляє 
синкретизм плачу і незрячости, коли «мати до вінчання дає 
доньці хустку для утирання сліз, нею ж покривають очі помер-
лій в могилу» [цит. за: Боряк 1997: 149]. Чи не ця сама синкре-
тична ідея присутня і в обряді від’їзду молодої з батькової осе-
лі, коли вона гірко плаче, затуливши наміткою обличчя.

Взаємна здетермінованість жалю та сліпоти дає змогу від-
читати семантику жестів, що супроводжують оплакування 
покійника, і припустити сліпоту як лімінальну характерис-
тику рідних померлого. Коли всі переконаються, що «хорий 
вже мертвий», тоді «одно ис чельиди виходит на двірь и го-
лосит; очи закриє фусткоу або долоньими, зігне сі на присьло и 
плаче – заводит» [Онищук 1912а: 233].

Цікаво, що небіжчикові, якому накладають на очі моне-
ти, щоби не дивився на живих, водночас ставлять у руки 
свічку, «щоби на тім світі було йому видно» [Жалковська 
1915: 153], і це ще раз підкреслює різні ритуальні «завдання»  
для душі і для тіла. Під час похорону є чимало дій, націле-
них на забезпечення повноцінного руху й функціонування 
всіх органів чуття покійника в потойбіччі.

* * *
Німота, глухота12. Обрядова німота молодих у весільно-

му обряді здавна привертала увагу дослідників. Микола 
12 Вивченню різних аспектів акустичного, звукового, мовного кодів нині 
присвячено рясну літературу: збірник статтей «Мир звучащий и молча-
щий. Семиотика звука и речи в традиционной культуре славян» (Москва, 
1999), матеріяли міжнародної конференції «Голос і ритуал» (Москва, 
1995), статті Ґури [Гура 1993], Новик [Новик 1999] та багатьох інших.



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 113 –

Сумцов відзначив цю специфіку обряду, але вагався щодо її 
значення: «Можна припустити, звичай цей виник під впли-
вом уявлень про викрадання дружини. <...> Може бути, з 
мовчанням молодої пов’язували якусь думку про її здатність 
до дітонародження» [Сумцов 1996 (1881): 156]. Євґеній 
Каґаров уважає мовчання молодих семантично тотожним 
відмові від їжі й пояснює це «страхом, щоб під час розмови 
або разом із їжею всередину тіла не проникли злі духи» 
[Кагаров 1929: 167].

Як і більша частина елімінативних кодів, код німоти ак-
тивізувався вже з моменту сватання: молодий приходив «з 
тими сватачами: сватачі говорили, а він ся пишив» [ЗкВолЛт], 

27. Свати в хаті, дівчина мовчить, колупає піч



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 114 –

«Дівчині ж мови не дадуть. Тільки й всього, що в хаті» 
[ПлРешПщ]. Коли питають її думку, вона відповідала «поти-
хенько на вухо матерi» [Брижко 1919: 55]. Прикметно, що 
мовчання дівчини було ознакою її згоди: «Питають дівку, 
вона мовчить і усміхається, – це безперечний знак згоди» 
[Аполлосов 1861а: 169], або просто «кланяється батькові у 
пояс» [Тремпольцева 1895: 489]); а от відмову парубкові зразу 
чітко оголошували: «Часом буває, що наморочаця коло неї 
часів 2–3: затнеця і тілько колупа комин; а як не хоче, то 
швидко одріже: не піду» [Ящуржинський 1880: 7]. Сороми
тися й мовчати – одна з форм звичаєвої поведінки дівчини 
під час залицянь.

Молоді не промовляли самі обрядових текстів. На вулиці, 
під час запросин на весілля, «дівки величають її піснями, та 
вона вже не співає» [Аполлосов 1861а: 171]. Запрошували за-
звичай дружка або дружба, а молоді мовчали [Волошинський 
1919а: 6; Кузеля 1908: 122; Левинський 1908: 102, Туряник 
1942: 22] або інколи дослівно повторювали запрошення 
[Дем’ян 1942: 203, Яблоновськый 1905: 5; Кузів 1889: 282], чи 
говорили в унісон [Голубовичева 1919: 182].

Цікаво спостерігати трансформацію звичаю в сучасній 
міській, а часто і в сільській культурі, де завдяки переходо-
ві до письмової форми запрошення зникає потреба його 
озвучувати. Вже у другій половині 20-х років дослідник від-
значив: «Запрошують через посланців або записками, про-
сять запросити сусідів або близьких родичів» [Павловський 
1926: 17].

Цікавими є емічні мотивації мовчанки молодих. Староста 
від імені молодої каже: «Я не годна бесiдувати, бо менi дуже 
жаль» [Свистун 1930: 195], «Ся дитина... не може до вас промо‑
вити слова...» [Волошинський 1919а: 15]. Пор. також:

Я вчора з вечора
Не вміла говорити

[Чубинський 1877: 611],



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 115 –

Пойде наша Мотречка од в’енца
Да не промовит словца

[Кравченко 1914е: 108].

Така сама ознака характеризує й бояр, коли вони прихо-
дять у хату молодої:

Первиї посли прийшли,
Не вміють говорити

[Ящуржинський 1880: 33; паралелі:  
Бабенко 1905: 112, Иваница 1853: 361,  
Лозинський 1992 (1835): 122].

У закарпатському весіллі є комічний персонаж, що видає 
себе за німого: «Він ні слова не говорить, але знаками пока-
зує, що хоче грошей» [Богатырев 1971 (1929): 260]. А коли 
йому дати гроші – починає говорити.

Наведені цитати наголошують символічне «неволодан-
ня» мовою. До того ж, звернімо увагу, жаль, яким раніше по-
яснювали сліпоту, тут уже пояснює німоту головних персо-
нажів («не годна бесiдувати, бо ... дуже жаль»).

У добре знаному по всій Україні весільному тексті «усі 
дружечки заспівали, молода заплакала» [Ящуржинський 
1880: 17] впадає у вічі протиставлення тексту (або способу го-
ворити) дівчат і молодої. Визначається не просто опозиція 
спільнота – молода або дівчата – наречена (мотив виходу зі сво-
єї соціяльної ніші), але й опозиція світ тих, хто говорить, – 
світ тих, хто не говорить, а це переводить тему в іншу зна-
ченнєву площину – світ людський – світ не людський, і навіть 
світ живих – світ мертвих [див. також про мову як маркер 
людськости: Толстая 1999а: 10; Новик 1999].

Початок вербальної активности молодої збігається з ін-
шими інтеґративними кодами. Після завивання молодої по-
жіночому змінюється модель її мовної поведінки, напри-
клад, за столом вона вже не мовчить, а розпоряджається, 
«принукує пропиці, шоби їли» [Дем’ян 1942: 236]. Лемків
ський варіянт весілля має обряд «дякування», коли під час 



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 116 –

дарів молода сама відповідає: «Милі ми дарі, милі, а моя ро-
дина на сто раз миліша» [Булко 1956: 139]. Різні прикінцеві 
весільні обряди мають назву «беседи»: «На другий день мо-
лодий вертається зо своєю беседою, забирають тещу» 
[ХрсБілТкр], «Пообидают усі гості, тай забирає до себе друж-
ко, уже по беседах пойдут, до одного дружка, до другого» 
[Кравченко 1914з: 138]. Пор.:

Ой зять тещу просе –
В руках шапку носе.
Ой тещо моя, моя голубонько,
Ой просю же я тебе
На беседу до себе,
Викоти бочку меду,
Прошу тебе на беседу

[ХрсБілТкр].

Лексема «беседа» перегукується з типовішою назвою 
«перезва», а можливо, і «перепій» тим, що етимологічно їх 
можна звести до дієслів на позначення вербальної актив-
ности – бесідувати, звати, співати (піяти). Прикметно, що 
беседою також називають хрестини на Поліссі [Кравченко 
1928а: 181].

Підв’язування вилиць. По всій Україні знають звичай 
підв’язувати покійникові вилиці, щоби рот був закритий: 
щоби він «не шкірився», «не сміявся» до образів, не роззяв-
ляв рота [Бордейний 1912: 352; Зубрицький 1912: 213; Talko-
Hryncewicz 1893: 421; ЗкВолКт]. Вторинним значенням цих 
дій може бути й німота, й неспоживання їжі, й заборона 
сміху (який, як уже згадувано, в поховальному обряді є озна-
кою партії живих) тощо.

Про ритуальне, символічне значення підв’язаного під-
боріддя може свідчити такий факт: хустку, якою підв’язу
вали покійникові підборіддя, брали до суду, бо «хто її має, 
так кождому в суді писок замкне, як вмерлому» [Деркач 1912: 
373].



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 117 –

Дотепер у науковій літе-
ратурі не звертали увагу на 
випадки «підв’язування ви-
лиць» молодій. Мені вида-
ється, імітація такої дії при-
сутня у способах пов’язу
вання на молодій ритуаль-
ної намітки (не жіночої, а 
тієї, що є головним убором 
молодої). Зображення мо-
лодої в намітці та вінку з 
книжки Володимира Шу
хевича (див. іл. 26) дає змо-
гу зіставити способи підв’я
зування підборіддя покій-
ника й молодої. Цей пара-
лелізм іще більше увираз-
нюється через усні описи. 
Раймунд Фридрих Кайндль 
так описує пов’язування на-
мітки молодій: «Голова мо-
лодої подекуди обв’язується 
від підборіддя до маківки 
хустиною» [Кайндль 2000 
(1894): 28].

Цікаво, що навіть коли 
намітка почала зникати з 
побуту, жінки заміняли її 
хустками, намагаючись імі-
тувати це саме вив’язування 
наміткою. Для цього брали 
дві хустки. Федір Вовк про 
це: «Тенденція поводитись 
з хусткою, як із наміткою, 
приводить до того, що крім 

28. «Тенденція поводитись з хусткою, 
як із наміткою, приводить до того, 
що крім неї [хустки] зав’язують ще 
другу хустку таким способом, як 

роблять, коли болять зуби» (Вовк). 
Реконструкція



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 118 –

неї [хустки] зав’язують ще другу хустку таким способом, як 
роблять, коли болять зуби» [Вовк 1995 (1916): 136]13. Рекон
струкція такого вив’язування робить цю паралель доволі ви-
разною (див. іл. 28).

Підв’язування щелепи безперечно мало асоціяцію з об-
меженням. Пор. польовий запис: «Кумонько, не роззявляй 
рота, бо підборіддя порвеш»; підборіддям у даному разі на-
звано хустку, зав’язану під бороду на потилицю [Пономар 
1997: 21].

Таке вив’язування наміток, а потім хусток було властиве 
переважно для людей похилого віку, «особливо для старих 
жінок», зазначав Вовк [Вовк 1995 (1916): 134]. Це семантично 
зближує статуси лімінальних персонажів (молода, покійник) 
і старости (в одязі й поведінці літніх людей посилено лімі-
нальні знаки).

У хаті, де померла людина, було заборонено голосно роз-
мовляти, а в сучасніших формах – вмикати телевізор, радіо 
тощо [ЗкУжБр]. «Де був вмерлець у році, то ни здаєсь (не ли-
чить. – М. М.) ані колядувати, ані шандрувати (щедрувати. – 
М. М.)» [Кузів 1889: 336], «не співати» [Милорадович 1897: 171; 
паралель: Михальчуківна 1915: 151]. Дотримуватися цих при-
писів треба упродовж року [Зубрицький 1912: 218, Кузів 1889: 
336, Милорадович 1897: 171]. Ритуальні теми часто формаль-
но виражаються одна через іншу. Скажімо, уникання роботи, 
невиконання щоденних господарських справ у поховально-
му й опісляпоховальному локусі на тривалий час призводило 
до зникнення ознак життєдіяльности, або так званих трудо-
вих сиґналів (термін Свєтлани Толстої [Толстая 1999а: 10]). 
Локус, де немає цих звукових маркерів буденности, ознак 
13 Тамара Ніколаєва розвиває думку про способи пов’язування хусток, 
які частково наслідували способи пов’язування наміток. На Чер
нігівщині на зміну «зав’язуванню двох невеликих платків» прийшов 
спосіб імітації намітки однією хусткою: «Хустку пов’язували під під-
боріддям, а кінці її зав’язували на маківці» [Ніколаєва 1996: 100].



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 119 –

життєдіяльности, оцінюють як потойбічний, нелюдський. Це 
вдало ілюструють типові тексти замовлянь: «Уроки, урочи-
ща! Я вас ізсилаю, де дівка косою не має, парубок топором не 
рубає, де птиця не літає, людський глас не заходить» 
[Милорадович 1900: 386]; або «Ідіть собі на очерета, на болота, 
на дикі степа, де півень не співа, де козак коні не сідла, де сонце 
не сходе, де людський глас не заходе» [Милорадович 1897: 33].

Приховування вагітности й терміну пологів [Talko-
Hryncewicz 1893: 65; Маркович 1854: 341; Г<рушевський> 
1906–1907: VIII, 165], замовчування початку пологів (тоді жін-
ка усамітнювалася «в захастя, стайню, або де инде, шоби 
никто із домашних не видів» [Дем’ян 1927: 190, паралель: 
Милорадович 1897: 16]) призводило до того, що цієї теми теж 
не існувало на вербальному рівні, це була сфера мовчання, 
отже – неіснування. Повідомлення про пологи маскують, ев-
фемізують навіть тоді, коли виникає пряма необхідність по-
відомити про них. Чоловік, запрошуючи бабу, говорив натя-
ками: «Ходім до нас на щось» [Малинка 1898а: 255; паралель: 
Милорадович 1897: 17], баба теж «повинна була обманути 
своє сімейство, запевняючи, що йде “заварювати сояшни-
цю”» [Милорадович 1897: 17].

Реґламентація мовної поведінки вагітної полягала також 
і в забороні кричати, сваритися. Порушення цієї заборони 
каралося небезпекою фізичних вад (рідше – прикрим харак-
тером) майбутньої дитини: «дитина буде калікою» [Чубин
ський 1877: 1; паралель: Кузеля 1906: 10, Милорадович 1897: 
13], «дітина буде зла» [Дем’ян 1927: 189], «дитина зійде» 
[Онищук 1912в: 94] тощо. Іріна Сєдакова назвала ці пересто-
роги на крик обмеженням активної звукової поведінки 
[Седакова 1999: 106]. Своєрідна паралель, мабуть як вторин-
на, сформувалася у весільному обряді стосовно фати: «Не 
можна сваритися в кімнаті, де лежить фата: “доведеться сва-
ритися все життя”» [Коровина 2002: 301].

Як опозицію до приписів мовної поведінки вагітної мож-
на розглядати «мовний» текст дитини: голосний крик при 



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 120 –

народженні оцінювали позитивно, це свідчило, що «воно... 
буде здоровою... людиною», але якщо «воно “нявчить”: не 
довго протягне» [Малинка 1898а: 183] (звуковий код у тексті 
немовляти – особливо стосовно надмірного, хворобливого 
плачу крикливців – див.: [Седакова 1999: 109–118]). Про ди-
тину, яка довго не починала ходити, казали: «Отаке й роди-
лося нікчемне, ні писку од його не чув ніхто» [Г<рушевський> 
1906–1907: ІХ, 49].

Тема глухоти присутня в ритуалі доволі лаконічно. Мотив 
глухоти може передаватися фольклорним сном молодої і за-
гальної мовної пасивности. На Поліссі зафіксовано дію, на-
цілену відкрити в молодих слух: наприкінці весілля гості «у 
стєну стукалі, шоб нє глухіє булі молоді» [Несен 1999].

Глухоти за тілом мерця (як і нерухомости, недієздатнос-
ти, сліпоти й німоти) також не визнавали, її «досягали» окре-
мим обрядом, на це звернув увагу ще Філарет Колесса: 
«Мертвий “заглухне” щойно тоді, як при виносі тіла з хати 
гримнуть труною до порога, інші кажуть – як задзвонять, 
після “парастасу”. Гуцули розповідають, що небіжчик, заки 
лежить у хаті, “усьо чує: єк дзвонєт, єк голосєт, єк говорє”» 
[Колесса 2001 (1930): 15, паралель: Кузеля 1914–1915: 187]. На 
Херсонщині «покійник чує до того часу, поки священик не 
скаже “вічная пам’ять”» [Ястребов 1894: 117].

* * *
Неспоживання їжі і «споживання» не-їжі. Ритуальні 

трапези (кулінарний і харчовий код) і правила етикету посі-
дають важливе місце в організації ритуального тексту. 

Однією з найпоширеніших була заборона молодим сіда-
ти до столу разом із гостями. Уже на заручинах «дружки ве-
черяли, а молода стоїть коло стола кланяється і просить ве-
черять», «стоїть перед столом, шанує і плаче» [Коломийченко 
1919: 88, 83]. Під час весілля, коли «гості вечеряють у хаті», то 
«молодята... ідуть до комори вечеряти», а інколи аж до сусі-
дів [Гнатюк 1908: 24; паралелі: Голубовичева 1919: 189, 



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 121 –

Маркевич 1860: 128, Морачевич 1853: 305, Равлюк 1970: 204, 
Тарасевський 1919а: 145, ЗкВолЛт]. Якщо молодим дозволя-
лося сідати з гостями до столу, то однаково вони «не беруть 
до уст нічого» [Колесса 1901: 176; паралелі: Голубовичева 
1919: 189; Коломийченко 1919: 84; Равлюк 1970: 204; Тарасев
ський 1919а: 118], «перед ними стоїть лиш порожня тарілка 
і дві ложки» [Чубинський 1877: 625]. Утримання від їжі буває 
тривале, інколи майже дві доби: «З суботнього вечора до 
понеділка молоді не повинні нічого їсти» [Ящуржинський 
1880: 16]. Молоді і далі відмовляються від їжі, навіть коли 
приходять у дім молодого.

Маркер їжі, так само як маркери мови, руху, зору, є важ-
ливим знаком світу людей. Відмовлятися від їжі або не до-
тримуватися правил етикету є знаком чужости. Молодим ін-
коли готували особливі страви, які не подавали іншим гос-
тям, специфікуючи їхній раціон: «лиш варені яйця і солодке 
молоко» [Жаткович 1896: 17], «запечені в боках короваю 
яйця» [Червінський 1898: 248], смажену курку [Голубовичева 
1919: 189], смажену курку і мед [Ящуржинський 1880: 39], 
«дві яйця» для молодих варять «в реплячу [реп’яхах]» 
[Туряник 1942: 31] (звернімо увагу, що страви мали переваж-
но «яєчно-курячу» символіку, що, можливо, певним робом 
пов’язано з анімістичними мотивами, орнітоморфним уяв-
ленням про душу).

Цікаву традицію записано на Слобожанщині, де свекру-
ха після приїзду молодих власноруч годувала молоду. Такі 
дії, поряд із можливими іншими, асоціюють дитячий дис-
курс із його темами незарадности, невмілости, а особливо 
недосоціялізованости. Порушення етикету проявлялося й 
іншими діями, як сідати за стіл у шапці, їсти удвох однією 
ложкою з однієї миски тощо [Колесса 1901: 187; Волошин
ський 1919а: 23; Дем’ян 1942: 227].

Подібні ритуальні приписи реґулюють харчову поведін-
ку й поліжниці. Коли «у вечєр» приходять гості на хрестини, 
то поліжниця не сідає з гостями, вона «лежит на постели з 



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 122 –

дитинов» [Шекерик Доників 1918: 111] або, «пригостивши 
гостей горілкою, встає і йде в постіль. Гості сідають за стіл 
обідати» [Маркович 1854: 347]. Коли ж «баба подасть їй чар-
ку горілки» в постіль, то «вона не дуже там здоровкається [як 
це робили по черзі всі гості], вип’є, бо просять випить» 
[Г<рушевський> 1906–1907: VIII, 180]. Неурочисте, рутинне 
приймання чарки («не дуже там здоровкається») протистав-
лено хатній ритуальній гостині, а перебування за завісою 
зримо ізолює поліжницю. Ця відособленість зникала тільки 
після обряду «зливок», тоді поліжниця отримувала дозвіл сі-
дати до столу разом із чоловіком і вільно покидати домаш-
ній локус [Маркевич 1860: 90].

Знаною є заборона годувати немовля грудьми до хре-
щення: «Кормити дитину мати не може до того часу, поки її 
не схрестять» [Чубинський 1877: 8; паралелі: Малинка 1898а: 
268, Морачевич 1853: 300, Г<рушевський> 1906–1907: VIII, 
168, Мушинка 1961: 110, Червінський 1898: 251, Шекерик 
Доників 1918: 105], доти дитину годувала грудьми інша жін-
ка, сусідка. Паралель між харчуванням немовляти, поліжни-
ці й молодих оформлюється водночас і ритуальною «відмо-
вою» від ритуальної їжі, і, так би мовити, харчуванням на пе-
риферії ритуального локусу: у випадку молодих і поліжни-
ці – у сусідів чи за завісою, а у випадку дитини й знову по-
ліжниці – від сусідів. Порівняймо, немовля плекала грудьми 
інша жінка. А поліжниці також їжу приносили сусідки, куми 
та подруги. Це була не тільки форма громадської допомоги, 
як може видатися на перший погляд. Микола Мушинка 
звертає увагу, що поліжниці «їжу приносили і в тому випад-
ку, коли вона їй непотрібна була, коли і помимо роділлі мав хто 
наварити їй» [Мушинка 1961: 108].

Протиставлення лімінальної особи спільноті на основі 
концептів їсть – не їсть зберігається й у поховальному тексті, 
там цю ідею передає традиція підв’язувати покійникові ви-
лиці. В інших варіянтах небіжчикові клали в рот монету, 
«гріш» [Мосора 1915: 138]. Про зв’язок цієї дії з харчовою ак-



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 123 –

тивністю можна судити з такого звичаю: у Турчанському по-
віті існувало повір’я: «Як умерцеві дати 4 кр. под язик и пак 
зноваль, як ховають, винягти і за них купити піякові горівки, 
то перестане пити» [Кузів 1889: 336]. 

Сніданки. Інтеґративним харчовим кодом можна вважа-
ти ритуальні сніданки. На другий день по весіллі гості, зі-
бравшись у матері молодої, «ідуть, молодій несуть снідать, 
бо молодій там не давали ж» [ПлМирВС, паралель: 
Брюховець 1919: 79]. Такі сніданки властиві всім трьом об-
рядам родинного циклу, а їхню типологічну тотожність 
підтверджено на лексичному рівні. Сніданок після весілля 
й після хрестин називався однаково: поправлятися, поправи‑
ни. Наприклад, батьки наступного дня пригощали кумів: 
«[Д]ає всякому своїй по кілішку, шоби, як то кажуть, по вче-
рашнім поправитися» [Дроботюк 1915: 47]. На Чернігівщині 
гості, прийшовши на сніданок, говорили: «Тату, учора по-
псовав, а сіогодні поправ» [Маркевич 1860: 149; паралелі: 
Булко 1956: 139; ЗкУжБр, Буґера 1977: 64]. У цьому вислові 
частково йдеться і про необхідність полагодити все, що 
було пошкоджено в хаті напередодні, – стіни, піч тощо 
[Брюховець 1919: 80–81] (на паралелізм між інтер’єром/ха-
тою й тілом буде вказано й далі). Лексема поправини містить 
множинну вітальну, позитивну семантику налагодження, 
залагодження, влаштування, а також множення, збільшен-
ня, прибирання. 

Сумарну позитивну семантику має варіянт обряду, коли 
весільний сніданок «робить невістка» [Шухевич 1902: 63], 
так вона виконує ще й свою першу роботу. Обрядові пісні 
інколи наголошують, що сніданок молодій до смаку, тобто 
обирає вона традиційні страви (а напередодні від них від-
мовлялася); про пироги співали:

Ой ци пшеничні, чи яшні,
Вони будут (ім’я) все смашні

[Шухевич 1902: 64].



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 124 –

Сніданок несли також і покійному – поховальний обряд 
«нести сніданє» поширений на Поліссі, це варіянт назви вже 
згадуваного раніше обряду «будити покійника», коли в день 
похорону або наступного ранку родичі приходили на моги-
лу зі сніданком: «Вставай, ми тобі сніданє принесли» 
[Кутельмах 2001: 123].

Чи не всі календарні вшанування пам’яті предків вира-
жено харчовим кодом – трапезою. На прикладі навіть одно-
го села (Глиниця на Буковині) можна простежити систем-
ність календарного годування душ померлих. На Святий ве-
чір «не забирають страв зі стола, щоби мали що їсти духи». 
На Великдень «дехто приносить обід на могилу і скликає 
людий». У суботу перед Зеленими святами «застелюють гріб 
когось з своїх покійників і викладають їжу». Після похорону 
також кладуть горнятко з солодкою водою, «бо має прийти 
душа і буде пити сеї води» [Михальчуківна 1915: 151]. Душу 
таким чином і далі приймають у світі людей.

Харчову тему поліжниці розвинуто у формі повторюва-
них сніданків. Під час самого ритуалу й ритуальної гостини 
її не допускають до столу, тримають осторонь. Зате упро-
довж наступних днів «[з]а цілий час, коли роділя лежить в 
постелі, [приносять їй]... варені страви (“фриштик”)» [Му
шинка 1961: 108]. «Фриштик» (діял.) – це сніданок, хоч при-
носили їжу зазвичай ближче до обіду. На Київщині поліж-
ниці пропонували «дать підснідать» [Г<рушевський> 1906–
1907: VIII, 180]). Їжу приносила кума. Звернімо увагу знову 
на виразну курячо-пташину символіку й загалом на особли-
вості приготування страви для поліжниці, що робить цю си-
туацію в різних планах схожою на весільну. На Закарпатті 
найчастіше це був курячий бульйон (поливка). Локшину для 
бульйону (різанки) виробляли по-особливому, так її робили 
лише для цього випадку: тісто на яйцях протискали крізь 
бердо (елемент ткацького верстата з частими, густими пере-
городками між двома паралельними планками), виходила 
своєрідна, кручена локшина – бердальки [ЗкУжБр].



1. Символіка втрати і здобуття тілесних функцій в обрядах переходу

– 125 –

Сніданок мав позитивну семантику як частина в опози-
ції сніданок – вечеря, а також варені страви – сирі страви (див. 
далі); водночас ці самі дії мають і елімінативну семантику, 
коли поміщати їх в інші пари опозицій: споживання їжі за 
столом – споживання їжі окремо, домашнє харчування (приго‑
товане вдома)  – «периферійне» харчування (принесене ззовні) 
тощо.

Для немовляти також існував обряд долучення до столу, 
на Лемківщині це називалося «просити дитину до столу». 
Під час «народовин» (через тиждень після хрещення) кожен 
із гостей, сидячи за столом, брав немовля на руки і з відпо-
відними побажаннями дарував йому гроші [Мушинка 1961: 
111] (про ритуальний «раціон» немовляти див. далі).

Крихти. Символіка крихт формує окремий складний 
крос-ритуальний текст. Крихти – це буцімто ще їжа й вод-
ночас уже не їжа; крихти – своєрідний залишок, рештки, 
або – межа, грань, виражена кодом харчу. Крихти повсюд-
но вважають їжею померлих. Тому споживання/пропози-
ція крихт є фокальною точкою лімінальности й потойбіч-
ности. Талько-Гринцевіч повідомляє про звичай давати по-
ліжниці «зі столу й підлоги крихти, що залишилися після 
гостини» [Talko-Hryncewich 1893: 85]. В Чорнобильському, 
Олевському та інших районах Полісся побутував звичай у 
Зелену п’ятницю під час поминальної трапези не підбира-
ти крихти зі столу й підлоги, їх призначено для предків, 
«це вже – “пайка дєдов”» [Кутельмах 2001: 124]. 

Паралелізм родильного й поховального обрядів можна 
побачити у формах ритуального «годування» поліжниці та 
душі. Поліжниці пропонували порцію «з трьома ложками 
відсипаної їжі» [Милорадович 1897: 24; паралель: Иванов 
1897: 30, Маркевич 1860: 90]. На тому-таки Поліссі зберігся 
звичай відкладати одну або три ложки з кожної страви в 
окрему миску для «дєдов», себто для померлих, предків 
[Кутельмах 2001: 124]. Сприйняття поліжниці як наполови-
ну з іншого світу, подібно до померлого, з почасти відділе-



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 126 –

ною від тіла душею характерне для традиційної культури. 
На Поділлі про поліжницю говорили, що в неї «нема душі» 
[Казимир 1907: 208]. Відкриття тіла поліжниці розглядали як 
відкриття потойбічного, а тіло породіллі, отже, – як відкри-
тий шлях у потойбіччя: «До семи недєль породєліна могила 
не закривається» [Кісь 1998: 10], «Земля розступається поліж-
ниці» [Васильев 1890: 320], «До шести неділь рожениці “мо-
гила открита”» [Ястребов 1894: 85].

Символіку крихт подибуємо також і у весільному тексті; 
після розподілу короваю «тиє кришки, шо с коруваю остаю-
ца на тар’елках, ссипают йуй у хвартух. В’она ховає їх» 
[Кравченко 1914з: 133]. Зсипання крихт у фартух (а фартух є 
добре знаним позначником статевої сфери, про що мова 
йтиме в наступному розділі) можна розуміти як натяк на 
зв’язок із дітородною тематикою, з утробою, з душами нена-
роджених, з якої вони з’являються.

Використання неїстівних «страв». На певному етапі риту-
алу молодим жартома пропонують неїстівні страви:

Гості робили збитки: накришє сирого гарбуза, або прине-
сут снігу або січки та й кладут перед молоду, аби їла; вона 
висипле під сків, а вони кажут: «Ади, яка голодна, ззїла» 
[Волошинський 1919а: 28]; 

Кладут на стів на жарт сирі голубці, обв’єзані нитками, і 
припрошуют їсти. Дают пироги з паперу з сиров барабу-
лев: «В нас пироги з білої муки, в вас такої нема файної». 
«Замість вина дают борщу буракового сирого» 
[Голубовичева 1919: 182]; 

А у нас Гапку прив’язали були, ціпком [ланцюгом], у нас у 
дворі прив’язали, їсти дали кавунів нарізали, буряків 
[ХрСкВол].

Про молоду, насміхаючись, говорили:
Їсть солому, запиває смолою, а замість цукерок вживає річ-
кове каміннячко 
� [Гушул 1970: 446].



2. Тіло, яке готують

– 127 –

Існували також традиції, де немовля годували неїстівни-
ми речами, причому це робили не жартома, а реально, без 
імітацій:

До хрещення дитини не кормлять. Але перед тим, як дати ди‑
тині груди, йому засовують в рот смоктунку – натертого бу‑
ряка, змішаного з піском» 
[Малинка 1898а: 268]; 

Мають також звичку вливати дитині в рот повну ложку поми‑
їв, аби вона не була перебірливою в їжі. Дехто застосовує 
цей засіб зараз же після народження, інші лише після того, 
як дитину було відлучено від грудей 
[Кайндль 2000 (1894): 15].

2. Тіло, яке готують

Сире/готове14. В цьому розділі ми розглянемо ще кілька 
типових кулінарних метафор, побудованих на перехресті 
харчового і тілесного коду. 

Символіка використання сирих продуктів у ритуалах 
доволі прикметна, а надто при перенесенні якості «сирий» 
на тілесні характеристики лімінальних осіб. Жінку по поло-
гах називають сирою. На питання, чи йшла жінка після по-
логів у поле, мені відповіли: «Та де би така сирова жона йшла 
в поле!» [ЗкУжБр], аналогічний запис маємо й з інших об-
ластей, де про жінку після пологів сказано «сирова жінка» 
[Танцюра 1921–1929: 95, Дроботюк 1915: 39], «сырой чело-
век» [ОдКілВил].

14 Коротенький односторінковий розділ «Приготування їжі» про семі-
отику їжі подибуємо в монографії Едмунда Ліча [Лич 2001 (1976): 73–
74]. Роздуми Ліча переважно зіперто на дослідженнях Кльода Лєві-
Строса, зокрема на його працях «Кулінарний трикутник» (1966) і 
«Сире та приготоване» (1964). Текст побудовано на аналізі типу харчів, 
що їх подають за різних обставин, себто коли вибір між вареною (сма-
женою, печеною) або сирою їжею залежить від значущости трапези.



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 128 –

Звернімо увагу: сирі продукти – яйця, борошно (не хліб), 
курка тощо – характерні для перших фаз обрядів. Напе
редодні весілля цю «сировину» приносять для приготуван-
ня ритуальних страв. Подібно до цього, на родини (безпосе-
редньо після народження дитини) «молодиця несе миску 
муки якої-небудь, чи житної, чи кукурудзяної» [Дроботюк 
1915: 36], те саме при похованні.

Використання неприготованих продуктів можна розгля-
дати як символічне повідомлення, що нова ситуація відіграє 
роль своєрідної «сировинної бази» для створення, «випікан-
ня», приготування нової соціяльної структури, нового соці-
яльного тіла.

Паралель між необробленими продуктами й незреалізованим 
соціяльним статусом обігрують й у фольклорі: 

А в нашого свата
Чечевиця не молочена,
А горох у копах стоїть,
А Маруся у косах седить!

[Литвинова-Бартош 1900: 147]; 

Горох не молочаний,
Сачавиця в копі стоїть,
Наша дівка в косі сидить 

[Кравченко 1902: 142].

Відповідно, готові продукти вказують на «готову» тілес-
ність:

Свати наші, свати,
Що ж ви наробили,
З книша паляницю,
З дівки молодицю

[ПлШишКв].

Родильний обряд «бабина каша» полягав у приготуванні 
каші в горщику, який потім розбивали зумисно на найдрібні-



2. Тіло, яке готують

– 129 –

ші черепки, намагаючись зберегти кашу в цілості, і примовля
ли: «Щоб важко горщики бились, щоб легко діти родились». 
Вірогідно, розбивання горщика (ємного начиння) на друзки в 
контексті родильного обряду програмувало легкі пологи, єм-
ний посуд часто у фольклорі ототожнюється з жіночим ло-
ном. А відтак каша в ньому виступає субститутом тіла дити-
ни, на що вказував і Корній Черв’як [Черв’як 1930: 54]. 

Саму лексику готування, доготованости також уживають, 
щоб описати статус і пов’язаний із ним стан тіла переходової 
особи: «Колись ни клали в єї батьків спати, а везли до све-
крив, а дотеперечка вже кладуть у батьків, а до свекрив уже 
їдуть з готовою» [Кравченко 1914л: 187]. Відомою є традиція 
називати людей, які щойно набули нового статусу, «ново-
спеченими» – новоспечений спеціяліст, новоспечена мати.

Їжа виступала також матеріялом для «доштиковування», 
«дороблення» втраченого «тіла»: приносили поліжниці па-
ляниці, аби вона «позакладала бочки, де сиділи сини й до-
чки», матері, що віддала доньку, підтикали під пояс, під со-
рочку паляниці, щоб «не западали боки». 

Холодне/гаряче. Кльод Лєві-Строс уважав, що приготова-
ний харч є індикатором цивілізації й протиставляється сирос-
ті й дикості. Нікіта Толстой, навпаки, наголошував на коре-
льованості концептів варений з мертвим, а сирий з живим. У ви-
падку ж українських традиційних обрядів концепт сирий, хо‑
лодний є рівнозглядним із неґативними частинами опозиції, а 
гарячий, навпаки, – з позитивними. 

Тема гарячого є виразною й поширеною у весільних обря-
дах. У багатьох реґіонах України придан називають «гарячі»: 
«А ще ж гарячі! Як поїде молодий з молодою, то до його йдуть 
ото ж гарячі молодої» [ПлШишКв]). «Гарячі» приходили після 
ритуальної дефлорації молодої, тобто, в «кулінарних» термі-
нах, її «готовости». Саму молоду також називали гарячою, на-
приклад, на Поліссі після приїзду в хату молодого: «Вже наї-
хали ду тесця богато людей – циле село зобіглося, кажуть: 



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 130 –

“Гарачку, гарачку вже привезли, вже б’ежим!”» [Кравченко 
1914л: 194]. 

У росіян-старообрядців у Буджаку є традиція, коли молода 
виявиться чесною, пригощати гостей і все село гарячим ви-
ном: «Если честная девочка, свекруха должна горячего вина 
налить с горьким перцем и всех угощатъ... Не один чайник 
греют, а чайника три–четыри» [ОдКілПр]. Таку традицію, ма-
буть, запозичили українці цього реґіону: «Як молода чесна – 
варять вино гаряче напувають» [ОдКілДес]. Пригощання га-
рячим вином інколи збігається з ритуальним сніданком (пор. 
сніданок поліжниці та покійникові), вплітаючись  в єдиний ін-
теґративний текст. 

У цьому сенсі гарячий, вочевидь, логічно і функціонально 
сплетено з концептом готовий (пор. сучасну жартівливу при-
казку: гаряче сирим не буває). Ці категорії разом описують 
жінку після дефлорації як готову, гарячу, вочевидь ідеться про 
приготованість до репродуктивних функцій15.

Концепт гарячого з цією ж семантикою актуальний і в ро
дильному локусі. Жінки приходять до поліжниці й сідаючи 
приказують: «Сяду ж і я на гарячому місці» [Иванов 1897: 29], 
а відвідини поліжниці на Поліссі називалися «хадіть на гара-
чало» [Кабакова 2001а: 121] (пор. сучасний фразеологізм «га-
рячі точки»).

Концепт гарячого в поховальному обряді грає зовсім інши-
ми смисловими гранями. Після похорону готують обід, який 
по всій Україні називають «гарячим» [Милорадович 1897: 169, 
ЛугКрмНєп, Кравченко 1928а: 241], «просять на... горячину» 
[Зубрицький 1912: 217, паралель: Кузів 1889: 336]. Їжа при цьо-
му має парувати, бо пару зі страви, яка остигає, вважають хар-
чем для душі, тож гарячий у поховальному контексті має зна-

15 З цього огляду згадаймо фольклорне ототожнення домашньої печі з жі‑
ночим лоном, зачаття дитини з замішуванням хліба в діжі, а виношування 
дитини з випіканням хліба тощо, що наративізують, поміщають у фоль-
клорний контекст лаконічні ритуальні концепти гарячого і готового. 



2. Тіло, яке готують

– 131 –

чення не готовости, а парування, випаровування й остигання. На 
Полтавщині нарядженого небіжчика вкладають у домовину, 
після чого «гарячий хліб розламують і ставлять на вікні, щоб 
гарячий пар дійшов до покійника» [Милорадович 1897: 167]. 
Пару в цьому обряді можна розглядати і як поживу для душі, 
і як програмування «природного» – виходу душі-пари з тіла-
хліба, харчова модель остигання тіла. Пор., також, на 
Лемківщині біля людини при смерті ставлять на столі воду, 
аби душа, коли вийде, охолодилася [Перейма 1912: 204].

На Житомирщині по смерті людини «як несуть до церкви 
книші, то на-отсир (сироваті), це щоб душі було легенько» 
[Сіньгурі 138]. Пор. опозиційне: після весільного й родильно-
го обряду відбуваються «колачини», «закалачини», коли че-
рез тиждень після весілля молоді розносять калачі весільним 
гостям [Иваница 1853: 370], або після виводу ґаздиня варить 
страви, а ґазда купує калачі, «потім ідуть обоє до кумів і запро-
шують їх та других гостий до себе на колачини» [Шухевич 
1902: 7]. Звичай цей можна розглянути під кутом зору 
взаємозв’язку між продуктами/харчами і тілом: сируваті кни-
ші – для померлого тіла, печені калачі – для живих.

Підсумуємо. Ми розглянули, як ритуал творить образ, риту-
альну соматику, і виокремили такі риси, як нерухомість, недіє
здатність, сліпота, німота, глухота, особливий харчовий режим, а 
також концептуальні опозиції дня/ночі, сміху/плачу тощо. 
Народна думка нерідко за логікою соматизмів осмислює і опи-
сує дійсність. Подивіться, як через зв’язок із частинами тіла в 
спогадах однієї завмирущої інтерпретується поведінка:

Стоять стовпи як ліс і на кожному стовпі висить людина, 
над кожною людиною чорна дощечка й на ній написано, 
<...> хто за яку кару покараний. Дивлюся висить: «за язик», 
за те, що неправду казав, «за вухо», що чужу мову підслу-
хав, «за око», що був поганий на око й не одному дошку-
лив, «за руку», що давав рукам волю 
� [Терещенкова 10].



Розділ другий. Конструювання тіла в обрядах родинного циклу

– 132 –

Або інший опис тілесних вад, які не бажано бачити вагіт-
ній, аби дитина не народилася недужою:

Як подивить ся на хромого, сліпого, на слутого – такого, що 
на руку хворий та не може двома робити, на кривого – та-
кого, що не іде право, але перекривлено...
� [Шухевич 1902: 1].

Адже добре знали й про інші хвороби – всілякі пропас-
ниці, перелесники, трясучки, корости тощо; недуги в цих 
текстах можна було би перераховувати в більш спеціяльних 
термінах – наприклад, «хворий на сухоти» абощо, але тра-
диційний текст часто конструюється за логікою й у лексиці 
переліку частин тіла та їхніх функцій.

Андрєй Топорков пише, що «магічний вплив на емоційно-
чуттєву сферу іншої людини осмислюється в замовляннях як 
вплив на відповідні органи його тіла, де серце відповідало «за ду-
шевні почуття (любов, страх тощо), очі – за візуальне сприй-
няття, руки – за рухову активність, вуста і язик – за мовну ді-
яльність» [Топорков 2003: 33].

Ось тексти голосіння, з яких видно, що покійника інтер-
претують як зникання функціональности частин тіла:

Оддивились твої оченьки, не чуєш, моя ненько... Заніміли 
твої губочки, заплющились твої оченьки, закріпились твої 
рученьки [Свенціцький 1912: 103].

А вже ж гочі каренькії надивилися,
А вже ж губи припишні наговорилися,
А вже ж руки роблениї наробилися,
А вже ж ножки біленькі находилися

[Танцюра 1921–1929: 90].

Західні науковці, аналізуючи жанр так званих сваталь-
них загадок (якщо хлопець розгадає, то отримає згоду), звер-
нули увагу, що в основі загадки лежить втрата функції тіла. 
Наприклад, «Що це: має очі, а не бачить» (картопля). В за-
гадках «очі не можуть бачити, вуха не можуть чути, ноги не 



2. Тіло, яке готують

– 133 –

можуть ходити... Тільки давши правильну відповідь, жених 
доводить свою фізичну повноцінність і може сподіватися на 
позитивну розв’язку» [Dundes 1964: 257]. 

Тетяна Власкіна тонко вловила несподіваний ракурс у до-
бре знаній також і серед українців загадці типу «Лежить Ася, 
розляглася» з відповіддю дорога. В загадці саме жінка (як лі-
мінальний персонаж) не має рук, ніг, очей, язика, її тілесність 
описано через втрату функцій тіла, а значення її – дорога:

Ася разлеглася;
Кабы встала –
Небо достала;
Кабы руки – вора связала;
Кабы ноги – коня догнала;
Кабы глаза – увидела;
Кабы язык – рассказала

[Власкина 2001: 68].

Водночас дослідники різних жанрів традиційної культури 
кажуть, що не тільки в ритуалах переходу, але і в інших ситуа-
ціях, і в інших текстах народної культури наявність тілесних 
функцій виступає позитивним маркером. Владімір Пропп на 
казковому матеріялі відзначив, що сміх, їжа, мова, зір є пози-
тивними життєвими ознаками [Пропп 1976 (1939): 183].

Насправді, поставивши собі за мету розглянути жанри й 
сюжети традиційної культури, в яких основна ідея чи про-
блема розгортається через образи частин людського тіла, на-
низувати приклади можна нескінченно. Це показує, наскіль-
ки глибоко властива ця логіка антропоморфізму обрядово-
му матеріялові, і підтверджує, що виявлені в цьому розділі 
закономірності конструювання переходу лімінальних пер-
сонажів ув обрядах родинного циклу через символіку втра-
ти, а потім здобуття тілесної функціональности можуть від-
стежуватися і далеко за межами власне ритуалу. 





Розділ третій

Одяг як знак  
(у звичаях і обрядах)





– 137 –

1. Одяг як тіло: народні уявлення,  
звичаї та фольклор

Щодо прагматики одягу є два очевидні факти: одяг зігрі-
ває тіло й одяг прикриває тіло. Втім, беззаперечну логіку та-
кої прагматики дещо підважує усвідомлення того, що для 
справді суворих пір року і для справді делікатних частин 
тіла одягу не існувало попри і потребу, і змогу. Жінки сто-
літтями обмерзали взимку на кладках, перучи одяг у річках, 
але у традиційній культурі так і не з’явилося ані спідньої бі-
лизни, ані жіночих штанців (і лише подекуди жінки обмоту-
вали до колін ноги смужками тканини або, за особливо кеп-
ських обставин, потайки користувалися штанями своїх чо-
ловіків). «Мерзли, а так ні штанів не було нічого. Оце ляшки 
ті хоч повирізай [так задубіли. – М. М.], красні як рак, отак» 
[ЛугКрмБрв].

Ситуація з дітьми також є неоднозначною. Ось кілька ци-
тат із польових записів:

– А діти маленькі, вони у що одягалися взимку?
– Як у шо? Та у шо ж... [трохи задумалася]... у сороцці воно 
ходить поки... штанів не надівали зразу, їх не було і дитина 
лазить же, вже ходить собирається і сорочку тут закрутили 
[показує на пояс. – М. М.], а там поясок підтокнеш і воно 
повза по долівках скрізь. 
– А замерзне?



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 138 –

– Ну замерзне, тоді нагріється, як укриється. 
– А взимку що на діток одягали, як на вулицю вийти?
– Та воно не виходило поки і... Тоді ж... ну чо воно вийде? 

[ЛугКрмБрв].

– Босі бігали по снігові, і тоді на вулицю їх не дуже... ну як 
десь їдуть там у гості, так ото запрягають коней, це як зі-
мою, у сани, тоді закутуються, кожухи були.
– Дитячі?
– Та нє, взрослі, та дитину закутають же кожухом 

[ЛугСтбНпк].

Для малечі зимового верхнього одягу та взуття не було 
передбачено, звісно, через малі статки. Одначе мине лише 
десять років, і тій самій дівчині, що бігає босоніж узимку, да-
дуть посаг із купою одягу й полотна, бо так зумовлено тра-
дицією.

29. Жінки та дівчинка перуть в річці, на кладці



1. Одяг як тіло: народні уявлення, звичаї та фольклор

– 139 –

30, 31. Для маленьких 
дітей не було  

передбачено  
зимового одягу,  

матері загортали  
їх у свій кожух



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 140 –

Одяг, ясна річ, не тільки зігрівав, але й прикривав тіло, 
ховав його, «замикав» апотропеями горлової та манжетної 
вишивки від магічного проникання. Звичаї заказували, бо-
ронили оголювати тіло, навіть для зміни сорочки: самочин-
на, нереґламентована зміна натільного одягу накликала всі-
лякі нещастя, навіть смерть. Водночас до тих частин тіла, 
які за сучасними мірками вважають найсоромітнішими, тра-
диційний одяг залишав легкий доступ. Жінки майже по-
всякчас годували грудьми, а тому на сорочці лишався гли-
бокий, майже до пояса, розріз. Ну а спіднє, як відомо, 
з’явилося щойно на початку ХХ століття внаслідок модерні-
зації (згадаймо один із крайніх способів виразити зневагу – 
задерти спідницю і показати зад). Прагматика одягу мисли-

32, 33. Виріз на жіночій сорочці робили глибоким, щоби жінка  
могла годувати грудьми



1. Одяг як тіло: народні уявлення, звичаї та фольклор

– 141 –

лася мітично, випливала зі знакових функцій [див.: 
Богатырев 1971 (1937)].

Далі я намагатимусь обґрунтувати, що в межах мітопое-
тичного мислення, в контексті української (і загалом 
слов’янської) традиційної культури вбрання важить не тіль-
ки як оздоба, не тільки як зігрівання тіла і не тільки як його 
захист, одяг і був самим тілом, символічним тілом, тілом на рів‑
ні культури. А тому всі дії з ним є символічними діями з ті-
лом, скеровані на тіло, вони формують тіло і моделюють 
його функції.

Одяг є репрезентантом тіла на рівні культури. Природне в 
ритуалі сворюється культурними засобами: тіла без одягу не 
було. У тих трагічних випадках, коли дитину не встигали 
охрестити перед смертю, а отже не оснастили її одягом (пер-
ший одяг ритуально надавали немовляті під час хрещення), 
її не уявляли ані людиноподібною істотою, ані загалом лю-
диною: якщо нехрещена дитина помре, «то ся чортом стане» 
[Охримовичівна 1912: 230], стане «нявкою або бісицею» 
[Шухевич 1902: 2]. Померлих нехрещеними дітей уявляли 
безтілесними або як пташку [Виноградова 2000: 79]. Цікаво, 
що найпоширенішим і чи не одиноким способом охрестити 
таку душу було надати їй одяг: «...Душа тої дитини літає і 
кричить: Хресту. Як хто учує, мусить удерти з себе кавалок оде‑
жи: сорочки, спідниці або хустки, кинути дитині і сказати: як 
хлопець, то най буде Іван, або як там, а як дівчина, то Марія 
або т. п.» [Кисілевська 1912: 302]. У польських Бескидах віри-
ли, що «викидні» переслідуватимуть матір, доки вона не на-
кине на душу-птаха пошиту власноруч і освячену хрестиль‑
ну сорочечку [цит. за: Виноградова 2000: 80]. 

Тіло без одягу уявляли «диким», інфернальним. По
рівняйте: потойбічних антропоморфних персонажів часто 
малювали голими, недоодягнутими, вони мали нелюдську 
подобу, девіянтну тілесність. Русалки, мавки, лихоманки 
були вбрані лиш у непідперезану сорочку [Зеленин 1995 
(1916): 185, 229, 309]. Відьми під час шабашу або магічних дій 



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 142 –

голі, також «смерть приходить голіната» [Ракова 1912: 346], а 
смерть, як знаємо, – жінка-кістяк, тобто жінка без тіла. 

Деякі магічні лікувальні дії від різних хвороб (часто на-
віть таких важких, як сухоти) передбачають повне переодя-
гання людини в інше вбрання. Щоби порятувати від кри-
кливців, дитину слід «переодягнути в інший одяг» [Мило
радович 1897: 34], вочевидь, за логікою: інший одяг – інше 
тіло.

Саме це уявлення було основою традиції обов’язково пе-
реодягати лімінальних осіб. Обряди переодягання мають 
свою закономірність: немовля одягали в користований, «ве-
рифікований» одяг (надаючи йому «справжнього тіла», по-
зитивно скеровуючи розвиток його тілесности), покійни-
ка – в «холостий», новий одяг (який ніколи функціонально 

34. Смерть в народній уяві



1. Одяг як тіло: народні уявлення, звичаї та фольклор

– 143 –

не використовували), а молоду – в інакше, жіноче вбрання 
(як спосіб акцентувати нове в її статусі, жіноче насупроти 
дівочого).

Неправильний одяг – неправильне тіло. Коли дитині шили 
льолі зі старого одягу батьків, то це певним чином ґаранту-
вало правильне функціонування його тіла. Також існувало 
уявлення: якщо народженця не сповити в щось користоване, 
то потім «на ньому рватиметься одяг» [Talko-Hryncewicz 
1893: 88].

У фольклорі є чимало сюжетів, побудованих на ідеї, що 
в іншому одязі людина стає невпізнаваною: «У фольклорі 
зміна одягу перетворилася на стійку формулу невпізнава-
ности: жінка не пізнає в новому одязі свого чоловіка, мати – 
доньку, мачуха і сестри – Попелюшку» [Еремина 1991: 141–
142]. Сюди також можна долучити казковий сюжет про 
Червону Шапочку, яка не впізнає зодягнутого в бабусине 
вовка, царенко не помічає, що з ним живе мачушина дочка, 
бо вона в одязі його дружини тощо. Єлєазар Мєлєтінський 
аналізує казковий сюжет про дурня, який змінив одяг і не 
впізнає сам себе: «Без чобіт не впізнає власних ніг, пере
одягнувшись, не може себе ідентифікувати і т. д.» [Меле
тинский], за тією самою логікою зв’язку між тілом і одягом: 
одяг змінює тіло, і чий одяг – того й тіло. У фольклорі тіло ще 
й радикальніше узалежнено від одягу – змінивши «шуб-
ку», можна перетворитися не тільки на іншу людину, але й 
на тварину. Царівна-жаба, кривенька качечка легко міня-
ють «шубки», перекидаючись то на людину, то на своїх 
персонажів.

У народній традиції, одягаючи вбрання іншої людини, 
можна було здобути її тілесні властивості. За одним із народ-
них способів лікувати безпліддя, жінка повинна «одягати со-
рочки жінок, що мали багато дітей» (Нова Ушиця) [Talko-
Hryncewicz 1893: 64]. І навпаки: перервати небажану вагіт-
ність можна спаливши свою сорочку або її клаптик із сім’ям 
на ній; вірили, що спалювання сорочки спричинить повну й 



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 144 –

довічну неплідність [Talko-Hryncewicz 1893: 63] і що під час 
спалювання чути плач дитини. Отже, маємо справу не про-
сто з контагіозною магією, а з певним ототожненням части-
ни тіла з одягом.

У сербській традиції, коли тіло померлої людини з яки-
хось причин було недосяжним, голосили над одягом небіж-
чика: «Ритуальна заміна померлого його одягом, зброєю і 
відзнаками була звичайною у разі смерти далеко від дому», 
«Одяг у випадку ритуального плачу за ним є субституцією 
його володаря. На знак одягу у цьому разі переходить персоні-
фікація небіжчика» [Микитенко 1992: 67, 68]. Це ще одна 
форма взаємозалежности тіла й одягу: є одяг – отже, є й тіло, 
немає одягу – немає й тіла. Навіть у сучасному міському сере
довищі побутує осторога купувати дитині до народження 
одяг. Згадаймо і традицію роздавати одяг покійника бідним. 
Болгари Одещини прали небіжчикове вбрання у воді, в якій 
обмивали тіло, і залишали весь цей одяг вдома, заки ще тіло 
було в хаті, одяг лежав на ліжку померлого, і лише після по-
ховання його віддавали [Петров 1996: 52]. Цей звичай уна
очнює паралелізм дій з одягом і тілом.

На лексичному рівні можна помітити, як частини тіла й 
елементи одягу нерідко «зливаються», перегукуються, що 
дозволяє припустити не просто структурну, але й символіч-
ну їх переплетеність:

тулуб – тулуб (кожух);
руки – рукави, рукавиці;
зап’ястки – зап’ястки (манжети);
голова – головач (тулія капелюха);
чоло – чільце (пов’язка через чоло);
діял. плечі (спина) – плечі (задня частина сорочки, спина); 
старослов. чресла (стегна, поясниця) – черес (широкий 
шкіряний гуцульський пояс), напр.: «Кожух підпоясується 
біля чресел шерстяним поясом» [Иваница 1853: 343].
діял. гузиця (зад, сідниці) – гузичник (задня частина штанів); 
ноги – ногавиці (штани);



2. Одяг, вік і статус у традиційній культурі

– 145 –

п’ятка – п’ята (каблук або задня частина шкіряного взуття 
типу постолів), побутувало в Х–ХІ ст. [Вахрос 1939: 48];
старослов. перст – перстень;
вуха – заушниці.
Нарешті, людина – лудинє (одяг).

Етимологічні розвідки виявляють соматизми в деяких за-
позичених назвах одягу. Наприклад, ґердан походить від тур. 

gerdan (шия) [Войтів 2000: 152], походження слова намисто 
пов’язують з псл. *monisto та іe. mono (потилиця, шия) 
[Пономар 1997: 43]. Вовк слово кіптар виводить від рум. peptu 
(груди) [Вовк 1995: 136] тощо.

Отож тіло й одяг – це не просто тканина на тілі, не про-
сто окультурена натура, – це задання меж і параметрів при-
роди культурою, це творення природного культурними за-
собами. Одяг стає не просто культурним аналогом тіла, він і 
є символічним тілом. Ба більше: як я покажу далі, одяг тво-
рить соціяльне тіло, він «формує» функціональне тіло, а тіло 
й тілесні навички, своєю чергою, оцінюють і вимірюють че-
рез компоненти й комплектацію одягу.

2. Одяг, вік і статус у традиційній  
культурі

Далі я хотіла б привернути увагу до семантики укомп-
лектованости одягу.

Спробую відстежити закономірності, що існують між 
кількістю і комплектністю одягу людини та її здатністю ви-
конувати основні соціяльні завдання й функції (і виробничі, 
і репродуктивні). Код одягу на символічному рівні оформ-
лював етапи життя, процеси зростання і старіння тіла, а та-
кож позначав опанування тілом господарських навичок. 
Можна навіть сказати, що одяг творив нове соціяльне тіло.

Дослідники пишуть про вдівство: «В тлумаченні снів вді-
вство пов’язують із псуванням або нестачею предметів одягу, 
взуття, головних уборів, а також втратою або відсутністю час‑



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 146 –

тин тіла, особливо пар-
них» [Гура, Кабакова, 1995: 
294]. Із цього видно, що 
зменшення (втрата) одягу 
є  індикатором неґативних 
соціяльних процесів, бо вді-
вство розглядають як со
ціяльну неповноцінність, 
ґандж [Гура, Кабакова 1995: 
293]. До того ж цікаво, що 
втрата частин одягу і втра-
та частин тіла тут виступа-
ють як паралелі. В україн-
ській традиції покритка на-
завжди залишається з непо-
вним головним убором – 
без очіпка, а водночас «до-
віку ставала відлюдоý» 
[Гнатюк 1919: 315]. На Гу

цульщині люди перед смертю інколи бачать потойбіччя й 
оповідають, що на тому світі старі парубки, «тоти, шо си ни 
женє», стоять «на голих, смутних, сфурділих толоках, самих 
окроме голих, дуже сумних» [Шекерик Доників 1912: 260]. 
Критична розкомплектованість одягу є типовою прикметою 
соціяльних марґіналів.

* * *
Немовлята, діти, підлітки, молодь. Традиційно до на-

родження дитині не шиють і не готують одягу, бо це є пога-
ною прикметою. В момент народження її загортають у со-
рочку когось із батьків. Пелюшки також готують тільки зі 
старого, зношеного батьківського одягу. Серед перших ре-
чей немовляти найважливішим є дароване під час хрещення 
крижмо. Це був шматок білого домашнього полотна. Проте 
цей шмат полотна мислився як одяг: «Куми дають “криж-

35. Жінки-жебрачки



2. Одяг, вік і статус у традиційній культурі

– 147 –

мо”, <...> “аби на кім сьвікі не стало голе ис перед нанашка”» 
[Онищук 1912в: 99]. Пізніше з крижма могли пошити соро-
чечку або інший одяг, який дитина мала зносити. Шили й 
інші речі з позитивною прогностикою: онучі для солдата, 
аби щасливо повернувся, «наволока» для доньки, аби щас-
ливо жила з чоловіком [Боряк 1997: 146], тощо.

Мінімальна кількість компонентів одягу немовляти в 
перші дні після народження (пелюшка зі старого батьків-
ського одягу й повивач), невиділеність рук, ніг, голови в спо-
витому стані передають ідею нульової функціональности 
дитячого тіла. Ця ідея присутня і в лексиці: зв’язуванням у ба-
гатьох реґіональних варіянтах називають сповивання дити-
ни. Такий одяг символізував немовля як істоту ще неантро-
поморфну (без рук і ніг), недієздатну, нерухому і, може, на-
віть безстатеву (хлопчиків і дівчаток сповивали однаково).

На хрестини, або «до виводу», дитині шили першу соро-
чечку. Це був балахон без рукавів, подекуди такий одяг на-
зивався «плащок»: зазвичай на перегнутій навпіл тканині 
робили отвір для голови, з боків її не зшивали і рукавів не 
формували [Иванов 1897: 37, Маслова 1984: 206, Милорадович 
1897: 29]. Сорочка, таким чином, з двох боків була незшитою 
(в тих варіянтах, де льолю боками зшивали, то там, у разі 
смерти дитини, боки сорочки знову розпорювали [Онищук 
1912: 329]), що загалом відповідало уявленню про дитину як 
про тілесно й соціяльно «недороблену», «нецілісну», «неза-
вершену».

Сповивали дитину щонайменше до шести тижнів, однак 
цей період міг тривати й довше. Сиґналом було опанування 
нової навички – сидіти:

– А коли дитя перестають пеленати?
– Ну як воно уже стало сидіти

[ЛугКрмБрв];

Тоді ж уже розкутуєш [дитину] і сіда
[ЛугКрмМкв].



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 148 –

З піврічного віку починали шити дитині сорочки складні-
шого крою, з рукавами [Милорадович 1897: 29]. А проте аж до 
3–4 років буденний (і поховальний) одяг дитини ще складав-
ся з мінімальної кількости компонентів. Зазвичай і для хлоп-
чиків, і для дівчаток це була одна сорочечка, інколи підпере-
зана. Антін Онищук указує, що не тільки влітку, але й узимку 
діти могли гуляти неодягнутими: «До 4–5 року життя ходять 
діти без одежі і то літом і в зимі» [Онищук 1912в: 112–113].

Одним із нових і важливих компонентів одягу цього пері-
оду є пояс, який спеціяльно, урочисто купують дитині [Бо
рисенко 2000: 117]. Цей елемент одягу від певного віку ставав 
постійним і обов’язковим компонентом, він не просто розви-
вав, а символічно поглиблював і закріплював людськість ди-
тини (більше про символіку пояса див. у наступному роз
ділі).

36. Хлопчики-пастушки різного віку, в штанцях і без, граються 
на пасовиську, ймовірно м’ячами з кізяків



2. Одяг, вік і статус у традиційній культурі

– 149 –

Окрім незначної компонентности одягу, для раннього 
дитинства властивою була також гранично мала кількість 
наявного в дитини одягу. Змінну одежу дитина мала не за-
вжди, респонденти оповідали: «Було засне дитинча оте, так 
обстіраєш, поки воно спить, шоб висохло, поки воно встане, 
шоб надіть на нього» [ХрсГолКвк].

У недошитий місцями одяг допускалося вбирати навіть 
чотири- чи п’ятирічних дітей, інколи пояснюючи це праг-
матичними міркуваннями. Приміром, за свідченнями рес-
пондентів, у 30–40-ві роки ХХ століття на Слобожанщині ди-
тячі штанці між ногами не зшивали, залишаючи дірку: «А в 
хлопчиків штани та ще й з розпіркою» [ХаркІзСтуд]; це ро-
били задля зручности, аби дитина без сторонньої допомоги 
могла давати раду з туалетом. У наступному віковому етапі 
таке спрощення було вже недопустимим. Зустрічаються й 
інші варіянти недошивання одягу дитини, коли прагмати-
кою це пояснити важко: «А шили сорочечки, я сама шила, 
своїм дітям, і дівчатам дарила, їхнім дітям, шоб під ручкою 
була дірочка. Шоб ангелики туди вилітали» [ХаркІзСтуд]. В 
іншому варіянті: у першій сорочечці немовляти, шитій до 40 
днів, «під пахами повинні бути незашиті місця, отвори» 
[Иванов 1897: 37].

Кардинально статус і одяг дитини змінюються після 5–7 
років. Цю зміну можна простежити й у ритуальному тексті: 
поширеною є традиція померлу дитину до шести років 
класти на стіл, а після шести – на лаву, як дорослого. Цей 
вік стає важливим рубежем між дитинством і дорослим жит-
тям. Шестирічним давали розв’язати пуп, після чого вважа-
лося, що «йому си розвєжут руки до всеї работи» [Шекерик 
Доників 1918: 103]. Уявлення про «розв’язані руки» (вище 
розглянуто «зв’язані руки» покійника, молодих, немовляти) 
дозволяє припустити попередній віковий етап як час недіє
здатности.

Перехід у період «розв’язаних рук» супроводжували кіль-
ка важливих змін – зростало число компонентів одягу та 



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 150 –

з’являлися виробничі, господарські функції, які уводили 
ґендерний поділ праці: «Статево-вікова диференціяція, 
практично непомітна серед дітей 5–6-річного віку, актуалі-
зується та увиразнюється у 6–7 років... У дівчинки 7–8 років 
було вже відносно постійне коло обов’язків, пов’язаних зде-
більшого з домашнім побутом» [Кісь 1999: 51].

У традиції південної Київщини для дітей на п’ятому році 
життя вперше в набір пестливих назв (таких, як «плакса», 
«сидун», «плазун», «ходун», «зубань», «белькотун» – на пер-
шому році життя, «стригунець» – на другому, «гулячок» – 
на третьому, «джигун», «гульвеса», «метунець», «жевжик» – 
на четвертому) уводять назви, які фіксують господарську, ви‑

37. Комплектація і збільшення компонентів ув одязі дітей залежить  
від віку та виконуваної роботи



2. Одяг, вік і статус у традиційній культурі

– 151 –

робничу діяльність: «підпасич», «підпасочок» [Г<рушевський> 
1906–1907: ІХ, 1, 83, 89, 95, 101].

Завдяки виконанню роботи суттєво змінюється одяговий 
код: «Обув і одіж дістають аж старші діти (5–6 років), коли му‑
сять ходити за вівцями і козами» [Онищук 1912в: 113]. Щось 
подібне відбувається з початковим оформленням особи у від-
повідну стать, що траплялося разом із появою ґендерного 
розподілу праці, водночас програмуються й бажана успішна 
сексуальність: на Гуцульщині дівчинці, «як тільки їй минуло 
вже п’ять літ», уперше заплітали волосся в кіски, при цьому 
бажали, «аби сі до тебе вєзали з усіх боків парубки», і з того 
часу «дбають вже..., аби дівчина чи хлопець у тім віці мали на 
собі окрім сорочки, яке иньше лудинє» [Шухевич 1902: 8].

Звернімо увагу, в наведених цитатах новий одяг та зачіс-
ка залежать від роботи, що її опановувала дитина, або стате-
вої диференціяції (репродуктивна сфера). Ці компоненти 
конвертуються один в інший. Ось приклад такої «конверта-
ції» роботи в одяг:

При винайманні слуг ставляться такі умови: хлопця, пого-
нича, пастуха на двоє шмаття [елементів одягу. – М. М.], 
паробка, косаря й інше – на троє, четверо шмаття, і ще су-
конні холошні..., дівчина на двоє шмаття, себто сорочку і 
димку, спідницю, дівка на троє, кухарка на четверо шмаття 
і ще фартух або запаску.
� [Головацький 1867]

Одяг ніби «маніфестував» нові функції тіла. Він навіть 
моделював, «відкривав» додаткові частини тіла, потрібні для 
виконання нових господарських обов’язків і функцій. Цю 
закономірність простежуємо у традиції додавати поясні ком-
поненти одягу у вікові періоди активізації репродуктивної 
сексуальности: «Заміжні жінки можуть носити плахти по-
всякденно, для дівчини ж це вважається неприпустимим» 
[Стороженко 1899: 11]. Або в іншому реґіоні України: 
«Дівчина, поки не висватана, не носить спідниці. Бувало, що 



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 152 –

і до 25 років... дівчина хо-
дила в сорочці з поясом 
(мотузочкою)» [Казимир 
1907: 208].

Звернімо увагу на такі 
назви фартуха, поясного 
складника одягу одруже-
них, як напиздник (Запо
ріжжя), припінда [Пономар 
1997: 27], а також поширені 
передник, затулка, запинка 
(та й етимологія лексеми 
«фартух» зводиться до пе‑
редньої плахти), в яких та-
кож зафіксовано зв’язок 
одягу з «передком». Вален
тина Борисенко, розгляда-
ючи в окремій статті сексу-
альні конотації фартуха і 
його зв’язок зі статевою 
сферою, наводить, зокре-
ма, вислів «замочити фар-
туха» зі значенням «втра-
тити дівоцтво» [Борисенко 
2003: 8].

Розробку чоловічої теми 
в одяговому коді відстежити важче через брак відповідних 
записів і свідчень, одначе відомо, що «хлопчики до 15 років 
усе літо ходили в самих сорочках без шаровар» [Стороженко 
1899: 9]. 

У деяких реґіонах клин між холошами називався матня. 
На Закарпатті в перший день після весілля перед молодою 
поставало завдання пошити молодому штани. Делікатність 
ситуації полягала в загостреній увазі до того, якої величини 
кроїти матню:

38. Дівчинка-підліток



2. Одяг, вік і статус у традиційній культурі

– 153 –

То вона мала пошити [штани], то шилося вручну, і то треба 
було поміряти клин. Но, а та не знала за першу ніч, як там, 
як ся попросити, кілько є там того «приданого», ци стане 
в тот клин. Такой діло було, не хитроє, но мудроє

[ЗкВолЛт].

Отже, доодягання людини мірою її зростання пов’язано з 
набуттям нових умінь, функцій, навичок та обов’язків. 
Престижність одягу також більшає разом із соціяльним зрос-
танням («у господарів шапка вища, а у парубків та хлопців 
поступово нижча» [Головацький 1867]) тощо.

* * *
Одружені. Старі. Пік одягнутости припадає на фертиль-

ний період шлюбного життя, час найактивнішої реалізації 
людини у двох сферах – репродуктивній (народження ді-
тей) і виробничій (господарювання). 

Тенденцію до надмірної кількости одягу особливо яскра-
во помітно у весіллі – ритуалі, який санкціонує шлюбне і 
статеве життя. У деяких реґіонах України молоду одягали в 
кілька комплектів одягу: «Невістка убирає на себе дві сороч-
ки, чотири плати, два фартухи, дві пари кожухів» [Панькевич 
1927: 189], «дві сорочки, дві мальованки і два фартухи» 
[Гнатюк 1908: 15], «поверх сорочки [одягає] дві спідниці, які 
підперізує візерунчатим поясом» [Сержпутовский 1922: 11], 
а інколи і на молодого одягають даровану сорочку «поверх 
той, что мав на собі» [Туряник 1942: 38]. 

Семантично тотожним можна вважати інший вираз цієї 
ж ідеї надмірної одягнутости. В багатьох варіянтах весілля 
молоді одягали верхній зимовий одяг незалежно від пори 
року, – кожух, гуню, шубу, серм’ягу: «молода мусить ходити 
цілу свадьбу у великій білій гуни, хоч би і як було горячо» 
[Жаткович 1896: 19]. Верхній зимовий одяг не знімали навіть 
в оселі: «Не роздіваються, нічого, сідають за столи молоді, у 
зімньому одягнуті» [ПлМирВС]. Молодий також не скидав і 
головного убору («у шєпках баранкових і у кожухах, чи зима, 



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 154 –

39, 40. Молода у верхньому зимовому одязі, у ґуґлі поверху, з двома  
хустками на плечах і тканиною на шиї. Надмірна одягнутість

41. Молоді в зимових кожухах

чи літо» [Волошинський 1919а: 
14]). Людмила Пономар від-
значає як типове для Західного 
Полісся одягати на молодих 
«по дві серм’яги на кожного» 
[Пономар 1987: 31]. Пор. також 
поліське: «Виходять із-зі стола, 
молода надіва два кожуха і 
йдуть до церкви» [Кравченко 
1902: 132].

Сучасний весільний обряд, 
імовірно, підхопив ідею «над-
мірности» в одязі молодої, що 
передано в бажаній пишноті 
та складності весільної сукні і 



2. Одяг, вік і статус у традиційній культурі

– 155 –

доповнено фатою та різни-
ми аксесуарами. У ХХ ст. 
модними в одязі молодої і 
молодого стали рукавички, 
які є, назагал, одягом зимо-
вим. Цікаво також, що, на-
приклад, у сучасних селах 
Одещини за будь-якої по
ри року молода мусить 
обов’язково одягнути ка-
пронові панчохи (колготи): 
«Не можна було без калго-
ток» [ОдКілВил].

Імовірно, обрядове вби-
рання у дві сукні стало сво-
єрідним прототипом, леґі-
тимацією пізнішого зви-
чаю, вимушеної повсякден-
ної практики:

– Думаєте, що як ми ходи-
ли і послє голоду, і послє 
войни, а в нас було так, що 
одне плаття носиш замісто 
рубашки, а одне поверсі.
– А чого?
– Ну, ми ж без рубашки не ходили. Всьо ровно ми должні 
були наче рубашку під сподом. То рубашки не було, вже 
порвалася, то носили плаття замісто рубашки. 
� [ОдКілДес]

Подібний звичай спорадично виникав у різних реґіонах 
України у перебігу заміни багатошарового традиційного 
одягу на сучасний.

У повсякденному житті тема надмірної одягнутости сти-
ха проявлялася через традицію готувати у посаг дівчині ве-

42. У ХХ ст. модними в одязі молодої 
та молодого стали рукавички, які є, 

назагал, одягом зимовим



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 156 –

лику кількість сорочок: «Вважалося, що 50 сорочок у скрині 
молодої досить для визнання її багатою, 20 сорочок характе-
ризували молоду середнього достатку, а 10 сорочок свідчили 
про її бідність» [Щербій, Гурошева 1999: 101]. У посагу пів-
денноукраїнських відданиць ХІХ століття були «сорочки, 
плаття, хутряна шуба із овчини з білим коміром, триковий 
костер, кацавейка або пальтісанка (коротке пальто), біла 
свитка, кожух» [Агафонова 2002: 271] – тут згадано чимало 
верхніх зимових «престижних» елементів одягу.

Кількість одягу зазвичай належала до важливих соціяль-
них маркерів. Прагматичні міркування навряд чи були єди-
ними й визначальними у спонуці накопичувати велику кіль-
кість одягу саме на період готовности до шлюбу (дівчина виши-
вала собі посаг протягом усього дошлюбного періоду). Окрім 
символу багатства, в таких звичаях бачимо символічну фор-

му репрезентації готовнос-
ти «тіла», готовности до со-
ціяльних змін, до переходу 
в фазу репродуктивної ак-
тивности (пор. одну з форм 
відмови сватачам – «дівчи-
на ще не готова, не нашила 
рушників/сорочок», що 
свідчило зовсім не про її 
майнову неготовність до 
шлюбу, а радше вікову).

Старішання передава-
лося через зменшення кіль-
кости й компонентів одягу. 
Вивчаючи одяг людей по-
хилого віку, російська до-
слідниця Наталія Про
коп’єва доходить висновку, 
що йому властива «без-
формність, м’якість, зруч-

43. Дівчата шлюбного віку в яскравому 
одязі і з великою кількістю прикрас



2. Одяг, вік і статус у традиційній культурі

– 157 –

ність, зношеність, некомп-
лектність, тобто можлива 
відсутність компонентів, які 
в попередній віковій групі 
носити необхідно, як фар-
тух у старих жінок, і голо-
вне – колористичне оформ-
лення, в якому домінують 
темні кольори та білий» 
[Прокопьева 1999: 114].

Можна додати, що в ста-
речому одязі помітними є 
також прикмети низько-
сортности. Катерина Матей
ко, скажімо, пише, що дер-
гу – чорний шерстяний по-
ясний одяг, що заміняв 
плахту, – носили жінки по-
хилого віку [Матейко 1996: 
62]. Дергу від плахти відріз-
няли чорний колір і груба 
фактура. Додаткова семан-
тика дерги як другосортної 
тканини проявляється за-
вдяки етимологічним роз-
відкам. Людмила Пономар вважає, що зміна лексеми відбу-
валася так: дергати (чесати) – одерги (вичіски, те, що залиша-
ється на щітці після чесання) – дерга (тканина, виготовлена з 
волокна вичісок) – дерга (одяг, пошитий із цієї тканини) 
[Пономар 1997: 35].

На Гуцульщині побутував також різновид прикраси для 
старих жінок під назвою «бабські коралі», що його виготов-
ляли з дерева [Матейко 1996: 154]. Носити намисто старим 
заборонялося: «Деякі носять і до сорока: як якій добре жить, 
то довше носить намисто», але одягати його в ще зрілішому 

44. Одяг старої жінки



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 158 –

віці не допускалося: «Отака стара, а прибирається» [Мило
радович 1991: 219]1.

Одяг старої жінки або жінки-удовиці інколи навмисно по-
збавляли яскравої барвистости. На Полтавщині вдовиця ви-
порювала частину вишивки на своїй сорочці: «Бувало так, що 
сорочка вишита красною заполоттю, то виборсуємо [вдови] 
заполоть, щоб не було червоного» [ПлДикБл]. На схилку віку 
зазвичай не носили справжніх прикрас, одяг ставав однотон-
ним, менше ставало й вишиваних елементів: «Жінки, що пе-
ребували у фертильному періоді життя, орнаментували прак-
тично всі компоненти вбрання», а старі «хіба біля плеча десь 
пропустять рожеву натканку» [Прокопьева 1999: 112–113].

1 Пор. зв’язок намиста й душі з тексту «Слова о полку Ігоревім»: «Изрони 
жемчужную душу из храбра тела чрез злато ожерелье».

45. У дівчаток і старих жінок хустки зав’язані під бороду, а у молодих  
жінок – навколо голови



2. Одяг, вік і статус у традиційній культурі

– 159 –

Треба сказати, що всі ці одягові знаки старости дуже 
близькі до властивостей одягу дитинства: і повернення до 
кокономорфних силуетів («балахониста» одежа), і менша 
комплектація та кількість у гардеробі людини, і приноше-
ність, м’якість, зрештою, навіть однаково незначна колорис-
тика (сорочечку немовляти майже не вишивали, інколи «на 
плечох на сорочині вишивают с червоних ниток хрестик... 
Хрестик шиєся на кажді сорочині, аж доки ни буде дитині 
рік» [Дроботюк 1915: 49]).

У малих дівчаток і старих жінок схожими також були спо-
соби зав’язування хусток, вони відрізнялися від головних 
уборів дівчат і молодих жінок [Лаврентьева 1999: 44–45]. На 
світлині (іл. 45) бачимо, що дівчатка зав’язували хустки під 
підборіддя, так само як і старі жінки, а молодиці – навколо 
голови. Згідно з польовими записами з Полісся, дівчаткам 
зав’язували дві хустки, як бабам [Пономар 1997: 21].

* * *
Померлі, душі. Поховальний обряд розділяє два різні 

переходи – для тлінного тіла і вічно живої душі: тіло необ-
хідно вилучити, а душу – перевести в інший світ. Ольґа 
Сєдакова вказує також, що в умирущім тілі є й безсмертні 
частини (душа), і такі, що ще за життя належать смерті, – 
кістки, волосся, нігті та зуби [Седакова 2004: 58]. (Традиція, 
коли «треба пазурі захухати три рази і кидати за пазуху», є 
прикметною саме в контексті розуміння душі як вічного жи-
вого – навіть по смерти, і нігтів як завжди мертвого – навіть 
за життя [Деркач 1912: 377].)

Тіло померлого не відразу втрачає чутливість, воно по-
ступово, етапами перестає чути, бачити та відчувати (після 
третього удару об поріг). Цікаво, що стан справді мертвого 
тіла ототожнюють із деревом – «як кілок», «задубіло». Водно
час душа й далі живе, чує, рухається та їсть, вона стає «пред-
ком», «дідом» (лексика ця позначає кровну спорідненість і 
наголошує неперервність родинного зв’язку).



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 160 –

Що нагадує місце, куди відлітає душа, описують «завмиру-
щі», тобто люди, які пережили форму глибокого, кількаден-
ного сну або непритомности. Їхні надзвичайно цікаві оповіді 
становлять окремий жанр фольклорних текстів. У цих опові
дях душі в потойбіччі представлено в «тілесних» оболонках, 
властивості цих душ-тіл є діяметрально протилежними щодо 
властивостей тіл померлих, які ще перебувають у хаті. Одна з 
центральних опозицій у цих описах важке – легке. Люди від-
значають, що тіло, коли його виносять із хати, помітно важчає: 
«Кажуть, що тіло по кождім стукненю о поріг стає тяжче, по 
шестім стукненю, як переходить через два пороги, робить ся 
трупа така тяжка, що годі вдержати» [Перейма 1912: 206]. А от 
у потойбіччі людина стає, навпаки, легкою, мов пір’їнка. 

Іншою опозицією, вздовж якої вибудовується протистав-
лення тутешнього і потойбічного, є розмір тіла: велике (неспо‑
дівано побільшене) – мале (несподівано дрібненьке). Як знаємо, од-
нією з мотивацій, чому по смерті слід ізв’язати руки й ноги, 
є збереження розмірів тіла, аби його «не рознесло» і щоби 
воно «помістилося в труну», тобто за тілом зауважена здат-
ність критично збільшуватися в розмірі. Зате в іншому світі 
воно здатне проникнути в найвужчі шпаринки і пройти 
крізь найменші отвори. Ці властивості в потойбіччі тіла пря-
мо пов’язано з наявністю чи відсутністю одягу:

Як тільки замерла, прийшов до неї старенький дід і каже: 
«Роздягайся зі свити». Вона скинула, дід допоміг і каже: 
«Іди за мною», вона й пішла. От він її веде якимись горами, 
кручами і привів до стіни, а в ній маленьке віконечко – дід 
і шмигнув у віконечко і кличе її «йди сюди» та такісенькою 
мовою благає, як оце й ми та діди наші. А вона стала й гу-
кає до нього: «Куди ж я полізу, туди навіть мій кулак не влі-
зе». А дід стоїть на свойому. Вона тілько до того віконечка – 
та й на тім боці зупинилася, а там садок та багато шляхів від 
цього віконечка. Повів дід її по одному шляху й довів до 
якогось роздоріжжа, а посеред того роздоріжжа глибока 
яма й поперекладовано ріденько тоненькими паличками й 



2. Одяг, вік і статус у традиційній культурі

– 161 –

не зогляділась як дід зупинився по тому боці й каже: 
«Переходь до мене». Дивиться вона, що й нема кудою обі-
йти ту яму й не перескочить, а по паличках й не перейде...
� [Терещенкова, 22]

Далі героїня таки переходить ту яму, бо стає без свити 
дуже легенькою. А ось інша:

Приходить до них хлопчик без штанів, в довгій сорочці, 
крайкою підперезаний, тай каже: «Скидай оцього кожуха». 
Та як стрепенув дядьком, то тіло й опало додолу, наче кожух і 
тоді їм стало так легко, вони зробилися як піриночка. А той 
хлопець до дядька й каже: «Йдіть за мною», тай пішов, а 
дядько за ним і прийшли вони до великого муру, а в тім 
мурі малесеньке віконечко, як ото дірки в коморі для кота. 
Хлопець скік у віконце – та й зупинився по той бік і до дядь-
ка каже: перелазьте сюди. А вони кажуть: «Хіба я влізу в цю 
дірочку?» А він гука: «Лізьте, та швидше».
Дядько скочили – та як муха перелетіли, та й зупинилися з 
хлопчиком у великому красивому садку. 
� [Терещенкова, 2]

Елімінативні коди, пов’язані з одягом покійного, набува-
ють протилежного, позитивного значення, коли той потра-
пляє в потойбіччя, – достоту, як писав Владімір Пропп: «Смерть 
сприймається як життя з протилежним знаком» [Пропп 1976 
(1939): 183]. Наприклад, померлому чоловікові не надягають 
ремінь, замінюючи його на політичку, нитку тощо. В цих діях 
є щонайменше потрійна елімінативна неґативна семантика: 
використано ґендерно чужий, а водночас і функціонально не-
відповідний елемент одягу, його застосовано до невідповідної 
частини тіла (див. детальніший аналіз далі). Але в потойбіччі 
семантика цих дій є позитивною – чоловік із ременем не змо-
же пролізти в маленькі двері до раю: «єк би ремінь, то забрау 
би багато пляцу [місця. – М. М.], тай не міг би пролізти», зате 
«у політичці легко сі пріпхати» [Михайлевський 1912: 309].



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 162 –

Те саме стосується взуття. Для світу живих відсутність 
взуття є елімінативним ритуальним знаком, а в потойбіччі 
це полегшує ходу, босому легше дійти до раю. У світі людей 
підкова є добрим, позитивним знаком, однак він неґативний 
у світі померлих: «Як би поховау з залізом [підковою. – 
М. М.], то би мусіла ходити по світу, докіу би підкови не схо-
дила» [Онищук 1912а: 234]. І далі, тонкі тканини, що їх вико-
ристовують у спорядженні покійника (для одягу, покриван-
ня тіла чи оббивання труни), також є важливою сприятли-
вою умовою, щоби набути «правильної» форми, перебуваю-
чи в потойбіччі: в ті маленькі двері до раю швидше пролі-
зуть ті, хто в «тоненькім шматтю».

Покійникові, хоч там як багато і щедро його споряджали 
на той світ (у поліській традиції, наприклад, небіжчикові 
давали кілька комплектів одягу, пор. з кількома комплекта-
ми одягу молодої), ніколи не клали у труну верхнього одя-
гу: «...Дают гет усю одежу и обувают; сірак та бунду нида-
ют» [Охримовичівна 1912: 226], «До смерти уберают вмера-
ючего... в шо найкрашші убори нові, лиш сардак ніколи не 
кладуть» [Шекерик Доників 1912: 257]. Пор. з вимогою вби-
рати у верхній зимовий одяг молодят. 

Отож семантика знаків у потойбіччі перетворюється на 
протилежну. Подвійний реверс зустрічається за сценарію так 
званого «пошкодженого» ритуалу: коли хоронили покритку 
або молоду людину в шлюбному віці, померлу-поліжницю 
або вагітну тощо. Скажімо, коли ховають молодого парубка, 
йому одягають нового кожуха [Бордейний 1912: 34], а «вмершу 
породілю тра ховати в чоботях, щоб “там” боса ни ходила та 
ни тикло з неї» [Танцюра 1921–1929: 95].

Оформлення переходу душі чимало в чому тотожне сценарі-
єві переходу лімінальних персонажів – після смерти «душа в 
хаті», «душа в хаті до 40 день» (пор. з поліжницею, яка також 
сидить вдома 40 днів), її «по митарству водять, місця шукає» 
(пор. блукання, шукання місця поліжницею й молодою). Весь 
цей час для душі залишають обрядову їжу – воду, мед, хліб, 



2. Одяг, вік і статус у традиційній культурі

– 163 –

душа вмивається, їсть тощо 
[Гаврилюк 1989: 32] (тобто 
вона проходить ті самі дії 
сніданку, вмивання тощо). 
Душа переходить у сонм 
предків, і  як предок вона 
щороку навідується додо-
му. Це повернення оформ-
ляють уже в циклі кален-
дарних обрядів, а отже, 
воно стає циклічним. 

У традиційній кален-
дарній обрядовості є чима-
ло дій, скерованих на душі 

46. Померлу вагітну (чомусь із відкритими очима) ховають у чоботях. 
Можливо, навколо неї стоять її діти, а в узголів’ї сидить чоловік

47. Їжа для душі на підвіконні



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 164 –

предків. Цікаво, що дії ці використовують ту саму мову, що 
й інтеґративна фаза родинних обрядів. Душі в календарних 
обрядах годують, гріють2, одягають3, чекають у гості, весе-
лять (див., наприклад: [Колесса 2001 (1930): 33–51; Кутельмах 
2001; Агапкина 2000: 236–274]).

Підсумуймо: одяг був індикатором рівня соціялізації, він 
демонстрував низькі рівні соціялізації в дитинстві й у старо-
сті та високий – у фертильний період одруження. 

Упродовж життєвого циклу одяг виступав способом фор-
мування, доробляння та організації тіла для реалізації осно-
2 На Немирівщині (Вінниччина) повсюдно палять дідуха на Новий 
рік – аби гріти душі померлих [Здихівський 1930: 188–190].
3 «За етнографічними даними минулого століття, у поліських селах побу-
тував звичай вивішувати на русальному тижні чисту одежу на жердку під 
стріхою або на якомусь дереві» – для померлих [Кутельмах 2001: 105].

48. Проводи на цвинтарі. Їжа для душі померлого



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 165 –

вних життєвих програм. Інколи нефункціональні частини 
тіла, лікуючи, «заміняли» на одяг (неплідна жінка одягала 
сорочку плідної тощо). 

Одяг символічно «доштиковував» ті частини тіла, роль 
яких зростала на відповідних етапах: немовляцтво супрово-
джували кокономорфний одяг, «недороблена», незшита 
боками сорочечка-«плащок» без рукавів; до-виробничий 
дитячий період, час опанування базових умінь (сидіти, по-
взати, ходити, говорити) – сорочечка вже з рукавами, поя-
сочком; з початком виробничого періоду, пастухування, 
допомоги при хаті в дитини з’являлися взуття й одяг (хоч і 
небагато); наближення до статевого життя позначалося по-
явою поясних компонентів одягу – спідниці, штанів; шлюб-
не життя – максимальною кількістю одягу, навіть надмір-
ною, і найповнішою його комплектацією; старіння – змен-
шенням компонентів одягу, балахонністю, поверненням до 
кокономорфности, а завершувалося все новим, «холостим» 
одягом у покійника. Душу уявляли леткою, всепроникною 
субстанцією, що радше була позбавлена тіла-одягу, тіла-
кожуха.

3. Конструювання тіла через одяг  
у ритуалі4

У попередньому розділі ми зосередилися на вивченні 
одягового коду переважно в повсякденних практиках, у зви‑

4 В історії української науки є кілька монографій, у яких досліджено 
одяг, зокрема праці Катерини Матейко, Тамари Ніколаєвої, Людмили 
Пономар, Ганни Стельмащук. Серед найвідоміших досліджень укра-
їнського ритуального одягу – монографії Ґаліни Маслової [1984] і 
Ганни Стельмащук [1993], стаття Пєтра Боґатирьова [1971], а також 
окремі статті Тетяни Агафонової [2002], Ганни Врочинської, Оксани 
Косміної [2003]. У цьому розділі вивчаємо особливий, недосліджува-
ний раніше аспект символіки одягу у зв’язку з тілом і символікою пе-
реходу.



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 166 –

чаях, і лише трохи – в ритуалах5. Ми зробили висновок, що 
упродовж життя (а не ритуалу) комплектація й кількість 
одягу є мінімальною в дитини, зростає у перебігу дорослі-
шання, досягає піку у фертильний період одруження, а 
потім знову спадає в період старости. В деяких випадках 
ми розглядали й ритуальний матеріял: ритуал наголошує, 
інколи загострює й гіперболізує звичаєву логіку. На
приклад, коли в набір весільного одягу молодих входило 
по кілька комплектів одягу, цим ритуал увиразнював зви‑
чаєву логіку досягнення життєвого піку. Але така узгодже-
ність звичаєвого й ритуального дискурсу спостерігається не 
завжди.

Якщо в попередньому розділі мені йшлося передусім про 
понадодягнутість молодих як знак життєвого піку (звичає-
вий контекст), то тепер треба приділити увагу й ознакам їх 
недоодягнутости – дескриптору їхньої ритуальної ліміналь-
ности, неповноцінности. І хоч я говорила про недоодягну-
тість немовляти як про знак його низької соціяльної позиції 
(звичаєвий контекст), але тепер відзначатиму його понад
одягнутість як ритуальний код, як ознаку позитивної, інте-
ґративної скерованости обряду. Звичаєві теми простежують-
ся й у ритуалі. Але навпаки ця логіка не діє: ритуальні теми 
не поширюються на позаритуальний, звичаєвий контекст.

У попередньому розділі зосереджено увагу на тому, що 
знакові дискурси старости й дитинства зближуються – в 
обох випадках ми мали картину недоодягнутости, коконо-
морфности як символ неповної соціялізації і на початку, і 
на схилку віку. В цьому розділі, навпаки, простежимо по-
стійне знакове протистояння поховального й родильного 

5 Нагадаю, у цьому дослідженні я розумію ритуал і звичай як полярні 
точки на шкалі символічних форм поведінки. Звичай, на відміну від 
ритуалу, не позначено сакральністю, він є видом стереотипної форми 
поведінки, побутовою нормою. За детальнішим обґрунтуванням і те-
оретичним аналізом такого розуміння звичаю й ритуалу можна звер-
нутися до праць Альберта Байбуріна [Байбурин 1993: 18].



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 167 –

дискурсів як крайніх пунктів на осі тілесного життя. Ми 
розглянемо ритуальну соматику – як її передано, модельо-
вано чи творено мовою одягового коду. Отже, розбирання, 
кокономорфність, перинатальність і андрогінність.

* * *
Розбирання. Безперечно важливим етапом обряду є ого‑

лення й обмивання переходових осіб. Ці акти є обов’язковими 
для усіх переходових персонажів – роділлі, народженця, мо-
лодої й молодого, покійника і його душі. У всіх обрядах пе-
реходових персонажів оголювали, знімаючи не тільки одяг, 
але й прикраси: «Сережки, намисто, весь одяг і білизну» 
[Милорадович 1897: 107], «усі прикраси: квітки, ленти, <...> 
намисто..., роздягають до голого» [Литвинова-Бартош 1900: 
148; паралелі: Брижко 1919: 72, Малинка 1897: 126], а також 
розплітали коси. Повне роздягання, мабуть, описує натура-
лізацію тіла, звільнення від усіх культурних, соціяльних, ві-
кових, ґендерних, станових маркерів6. 

У поховальному обряді (а також інколи у лікувальній 
магії) на покійникові одяг не знімають, а розривають: 
«Деруть від пазухи, аж до долини» [Чубинский 1877: 699, 
паралелі: Милорадович 1897: 166; Тарасевський 1912: 410]. 
Розривання, вочевидь, маркує незворотність і кардиналь-
6 Це нівелювання маркерів узгоджується з тенденцією, коли в ритуалі на 
деяких етапах зменшено категоричність стратифікацій. Ритуал може на-
вмисно «розігрувати», як особа потрапляє в іншу, чужу соціяльну нішу. 
Скажімо, баба з поліжницею на час пологів переходять на «ти»: «кожда 
баба з полижницев говори собі “ти”, хоть би одна була занатто стара, а 
друга дуже молода» [Шекерик Доників 1918: 101]; немовля у перші місяці 
життя називають «дід», «дідуган», «бабуся» [Г<рушевський> 1906–1907: 
ІХ, 1], інколи до дитини звертаються у протилежному роді: до дівчинки – 
«сину», а також не виділяють рід взагалі, звертаються до дітей обох ста-
тей у середньому роді: «хлопчище», «дівчище» [ЗкВолЛт, ЗкВолКт], 
«хлопчітє» [Шекерик Доників 1918: 102]; згадаймо також традицію годува‑
ти молодих на весіллі (немовлячий дискурс) або давати молодому, друж-
кам ціпки (старість) тощо, таких дій у ритуалі є чимало.



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 168 –

ність процесу. Юліан Талько-Гринцевіч зафіксував звичай 
розривати одяг, коли лікували сухоти, рвали «починаючи 
від пазухи аж до подолка», а вербальний код при цьому 
скеровувався на тіло: «Святі мощі, дайте тіла на кості» 
[Talko-Hryncewicz 1893: 439].

Розбиратися/строїтися. Зверну увагу, що діялектні лексе-
ми на позначення роздягання передають ідею саме «розні-
мання», «розбирання»: «бабка розбирає [жінку], знімаючи з 
неї одяг, спідницю, хустку з голови, розплітаючи їй волосся, 
виймає з вух сережки і знімає з пальців персні» [Talko-
Hryncewicz 1893: 72], «Поліжниця розбираєт ци гет, лиш си 
лишєє в сороцци» [Шекерик Доників 1918: 100] або: «Тоді 
розбирають молоду» [ПлДикБл]7. Ці три цитати записані в 
різних реґіонах України, що підтверджує популярність на-
зви розбиратися на дію роздягання. Пор. її опозицію: лексема 
«стрій» означає «комплект одягу», етимологічно Макс 
Фасмер зводить її до «строить» (будувати, конструювати) 
[Фасмер 1987: 780]. В українській мові строїтися означає 
«гарно вбиратися» [Матейко 1996: 22].

Роздягання/розбирання, переодягання натільної білиз-
ни навіть у повсякденні, в побутовому часі чітко санкціону-
вали й реґламентували. Заборонено було міняти сорочку в 
певні дні тижня (зазвичай у понеділок і п’ятницю), «бо на 
тебе усеньке лихо буде» [Пономар 1997: 14], «чоловік умре» 
[Милорадович 1991 (1902–1904): 224], «буде чоловік п’яниця» 
[ПлМирВС], не можна переодягатися також увечері. Цей мо-
тив подибуємо в оповіді про сина-упиря, могилу якого наві-
дала вночі невтішна мати. Опівночі син встав з могили і, по-
чувши людський дух, кинувся на матір, «а вона, втікаючи, 
скидала з себе одяг і плахти, за які той хапав і дер… Вона добігла 

7 Розбирання семантично близьке до розв’язування. Наприклад, розв’я
зування вузлів на одязі людини при смерті полегшувало відхід душі з 
тіла. Така сама дія з одягом поліжниці допомагає розкритися її тілу 
для легких пологів.



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 169 –

додому в ту мить, коли запіяв півень. Упир зник, однак мати 
на другий день померла» [Talko-Hryncewicz 1893: 427].

Мітологічний зв’язок між зніманням сорочки і смертю 
може виступити каталізатором семантики обрядової заборо-
ни переодягатися родичам небіжчика: «Ни можна тим осо-
бам домашним, що були при смерти, перебирати си» 
[Шекерик Доників 1912: 262], «Ходить кожде з домашних в 
убраню, в якім захопила єго смерть» [Шухевич 1902: 242; па-
ралель: Дем’ян 1926–1927: 170]8. 

Семантику одягового коду нерідко розкриває порівняння 
дій у рамкових обрядах – поховальному та родильному (текст 
дитини). На небіжчика одягали все нове, «шо шьи на собі ніхто 
не мау» [Кузьмак 1912: 291; паралель: Шекерик Доників 1912: 
257]. Видається, що одяг, у який ще ніхто ніколи не вбирався, 
у сенсі функціональної ваги мав радше нейтральні характе-
ристики, риси бутафорности. Такий поховальний одяг мож-
на протиставити дитячому, який робили з уживаного, вже но-
шеного батьками вбрання. Всі тканини, що торкаються не-
мовляти, раніше були на дорослому, функціонально повно-
цінному тілі: зафіксовано звичай, коли жінки, що провідува-
ли роділлю, «несли з собою [в подарунок] шматки полотна, 
при цьому дбали, щоб воно вже було в ужитку» [Боряк 1997: 146]. 
Упродовж тривалого часу і пелюшки, і перші речі дитини ви-
готовляли з уживаних речей, вони мовби несли інтеґративну 
семантику апробованости, верифікованости. Тобто тіло по-
кійника і тіло немовляти можна описати опозицією новий – 
старий, нефункціональний – функціональний.

Антитезу між покійником і немовлям творять і викорис-
товуючи тканини різної фактури. Для небіжчикової одежі й 
8 Ці дії з одягом є паралельними діям з інтер’єром. У хаті на час похо-
вального обряду теж залишали все, «як “захопит смеркь”» [Онищук 
1912а: 328], і «всі речі, єк судник, дрантє и все, шо є в хаті, не можна ні-
куда з місця того тєвати, де захопила смерть» [Шекерик Доників 1912: 
262]. 



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 170 –

оформлення труни часто 
використовували лише 
тонкі лляні тканини, на-
мітки, а пізніше фабричні 
ситцеві – марлю, згодом 
синтетичні – тюль, але за-
вжди дбали, аби тканина 
була тонкою, леткою, про-
зорою. Наприклад, на Ки
ївщині для обгортання ніг 
покійникові використову-
вали «намітку із серпанку» 
[Брояковський 1912: 389], – 
серпанок є найтоншим, яке 
можна виготовити вдома, 
ніжним лляним полотном, 
призначеним для святко-
вих жіночих головних убо-
рів. Прикметно, що пізні-
ше, за радянських часів, 
для обгортання ніг небіж-
чика почали купувати мар-
лю, бо вона за структурою 
схожа на серпанкові наміт-
ки [ХрсГолКвк]. Труну та-

кож оббивали зсередини тонким матеріялом – для труни 
«набирают полотно тоненьке як сітка» [Кравченко 1920–
1926: 138]. На Київщині покійника укривали тонкою наміт-
кою [Терещенкова 2]. На Гуцульщині в день смерти на знак, 
що в хаті є мрець, вивішували білу перемітку – вибілений 
шматок тонкого довгого полотна [Боряк 1997: 147]. Накри
вали тіло небіжчика за радянських часів масово тюлем.

У Снятинському повіті на заході України записано апо-
криф, що пояснює вимогу вбирати померлого в тонкі 
шати:

49. Анастасія Матвіївна (1924 р. н.)  
показує полотно, «те, що під плечі  

положать у труну»



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 171 –

Петро, заперши великі двері, розтворит малі до раю, такі 
малі, як кагла, так каже: «Хто може, най пролазит до раю». 
Хто у тоненькім шматю, пролізе борзо, не ме си мучити; тому 
убирают небіщика у як найтонше шматє. 
� [Михайлевський 1912: 309]

В окремих традиціях навіть рушники, на яких опускали 
труну в могилу, робили особливо делікатно – «полотно для 
цієї мети спеціяльно тонко прялося, вміло ткалося і вибілю-
валося» [Боряк 1997: 147].

Натомість для дитячих пелюшок і сорочечки нерідко 
брали одяг із грубих тканин. На Слобожанщині особливо 
часто і, схоже, не випадково використовують для цього під-
тичку з сорочки матері: «Підтичка щитається, дітки, так як, 
ну якби сказати, щоб воно було по-научному благополуч-
но – так як священне для ребьонка. Оце отакого. От воно, 
щоб дитинка не боліла, замотуєш його» [ЛугКрмКП]. 

Підтичка – відрізна частина материнської сорочки від 
талії до колін. Її робили з грубої конопляної або лляної тка-
нини (грубішої, ніж верх сорочки); ці тканини для підтички 
так і називали «товстина», «грубе» [Боряк 1997: 41] або «си-
рове» полотно (за народною етимологією – від «сіре», «не-
добілене») [ЛугСтбНпк]. Підтичку робили з менш якісного 
полотна, бо її прикривав поясний одяг, її не було видно; 
вона також зношувалася швидше, ніж верх сорочки, бо че-
рез місячні цикли підтичку прали ретельніше і жорсткіше, 
вона швидко стиралася, зношену підтичку відрізали і замі-
няли на нову. Користована, зіпрана підтичка служила пе-
люшкою для дитини. 

Отже, щонайменше в традиції Лівобережжя існує зако-
номірність використовувати для покійника тонку матерію, а 
для дитини – грубу, так утворюється ще одна концептуаль-
на опозиція тонке – грубе полотно.

Використання старого одягу пояснювали також і тим, що 
розношена тканина ставала м’якою: «Більше тратили при-



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 172 –

ношене, бо воно ж таке мнягеньке було» [ДонСлвОл], ткани-
на з підтички через часте прання робилася особливо м’якою 
[ЛугКрмКП]. Очевидно, новий одяг небіжчика, для якого 
особлива вимога, щоб він не був ані ношений, ані жодного 
разу праний, більше тяжів до штивности. 

Опозиція твердий – м’який проявляється однаково як у 
одяговому коді, так і в уявленнях про тіло. Тіло малої дитини 
від самого народження вважали нестабільним, м’яким: «Кос
точки ж м’які» [ХрсЦрЛС], «А то береш його, береш, береш – 
і  вирівнюється головка. Воно же м’якеньке!» [ХрсЦрЛС], 
«Воно ж м’яка, послє родов же м’яка головка. І тоді через два 
часа так, через два часа так перекидають, щоб не було косо. 
Вони вже в больниці там і так його, і так його [виправляють], 
воно ж там таке м’яке» [ХрсБілШБ]. Про тіло покійника ка-
жуть: «Тіло застигло, як кілок лежить» [ОдКілПр].

Уявлення про м’якість підтверджене і традицією доліплю-
вати, вирівнювати дитину. «Баба пупорізна зараз пригорща-
ми трохи обкруглить головку... тім’ячко загаптовує, порохнею 
засипле і животика повиправляє... Вушка закладать за поду-
шечку треба, бо буде клапоухе» [Г<рушевський> 1906–1907: 
VIII, 175]9. «Баба кладе дитину на землю и лехко свойоў ногоў 
приступить дитині рот, аби буў мєкий, аби буў добрий на жін-
ку» [Онищук 1912в: 97]. Щодня дитину кілька разів «за носика 
здушать рукою..., щоб “носика не залежало”» [Г<рушевський> 
1906–1907: IX, 7; паралель: Иванов 1897: 28] тощо10.

9 З цього огляду цікавим є спостереження палеоархеологів: «У печері 
Арієні Кадида (Італія, Ґравет) було знайдено поховання парубка, в 
якого втрачені під час полювання частини тіла (частина щелепи, клю-
чиці, лопатка та головка стегна) відтворювали пластирі з глини й жов-
тої вохри» [Столяр 1985: 241]. Це доліплювання глиною відсутнього 
органа нагадує традицію засипати тім’я «порохнею», загачувати гли-
ною отвір, «пропущений» природою.
10 І ще одна паралель: немовляті баба виправляла вушка й носик, щоби ди-
тина була миловидою, а покійникові так само «затьигают шьи теплому 
губи и очі, шьоби ни вигльидав льично вітрішьиний» [Кузьмак 1912: 291].



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 173 –

Цікаво порівняти й такі різноскеровані практики з тілом 
покійника та дитини: від мертвого тіла очікували остигання 
й отвердіння, а тіло немовляти, навпаки, ще певний час на-
магалися утримати в стані м’якости: щоразу, купаючи, дити-
ну намагалися «розпарити», а потім «рівняти» («рівняли кіс-
точки», для цього зводили лікоть правої руки й коліно лівої 
[Ястребов 1894: 86], і «голову немовляті баба виправляє в те-
плій воді» [Кравченко 1928а: 165]), тому воду для купання ро-
били гаряченькою [Ястребов 1894: 86]. Порівняйте із обрядом 
класти біля небіжчика гарячий паркий хліб, тут вихід тепла 
й пари протиставлено своєрідному наповненню теплом і па-
рою дитини.

Ще одна опозиція стосується води: покійника обмивають 
у чистій воді, а в купіль для дитини обов’язково вкидають 
різні предмети – трави, монети, мед (пізніше – розчин мар-
ґанцю, який, окрім іншого, забарвлював воду). (Екзотичний 
запис походить зі сходу України: «А ложать же дитинкині 
пелюшки закакані під головку скручують, а тут [показує на 
тіло. – М. М.] беруть велику таку пелюшку, і то на неї так 
ллють водичку, воно спаряється» [ДонКрсРуб]). Це означує 
ще одну опозицію чиста – не чиста (вода).

Про розпарювання в контексті північноросійського ве-
сільного обряду писав Альберт Байбурін: під час обрядової 
лазні тіло розпарювали, імітуючи, на думку дослідника, сим-
волічне розбирання, розчленування, розкладання на части-
ни [Байбурин 1993: 74]. Мабуть, та сама семантика просту-
пає й у родильному купанні немовляти, тому, можливо, там 
розпарювання поєднано з утримуванням цілости тіла ку-
пальною пелюшкою. Правильне тіло небіжчика утворюва-
лося, навпаки, остигаючи, у зв’язаному стані, щоб його «не 
рознесло». Так постає опозиція: остигання – розпарюван-
ня, холодний – теплий/гарячий.

В усіх локальних традиціях одяг для смерти (а часто і для 
весілля) готували заздалегідь. Натомість дитині ніколи не 
лаштували одяг завчасу. До смерти готували новий святко-



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 174 –

вий одяг. А подекуди для цьо-
го шили сорочку особливого 
крою та вишивки, яку живі 
ніколи не одягали. На Слобо
жанщині на початку ХХ сто-
ліття до смерти шили особ
ливу смертну додільну сорочку 
з  вишивкою білим по біло
му  [ЛугНадНох, ЛугКрмКП, 
ЛугКрмБрв]. На запитання, 
чи одягали додільну сорочку, 
білим по білому вишивану, 
у церкву, наша сторічна рес-
пондентка відповіла: «Хто
зна,  може хто і надівав, це к 
смерти ж, як умре, то надіва-
ють, вона ж довга була» 
[ЛугСтбНпк]. Такий «нежит-
тєвий», «несправжній» одяг 
протиставлено дитячому 
«справжньому» одягові, який 
навіть у формі простого чоти

рикутника-пелюшки, проти складної конструкції сорочки, 
мав потенціял справжности (пов’язаної з виробничими й 
життєвими процесами).

У деяких західноукраїнських варіянтах поховального об-
ряду на покійника одягали його весільне вбрання – спеці-
яльно для смерти збережене, або принаймні якийсь елемент 
весільного одягу, як-от очіпок [Михайлевський 1912: 309]. 
Використання обрядового, непрагматичного, символічного 
одягу так само прикметне з огляду на опозицію несправ-
жній – справжній.

Попри інколи доволі багате спорядження покійника «в 
дорогу», «в інший світ», існував набір речей, які не можна 
було одягати на померлого. Наприклад, у багатьох варіян-

50. Марія Олександрівна (1914 р. н.)  
показує одяг, що приготувала  

«на смерть»



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 175 –

тах на покійницю не одягали або, коли виносили тіло з хати, 
то знімали прикраси: сережки, намисто (інколи окрім скля-
ного намиста), кондурі [Милорадович 1897: 167, Михай
лецький 1912: 310, Кисілевська 1912: 300, Милорадович 1991 
(1902–1904): 219, Бордейний 1912: 349]. Ось які вказівки дає 
респондентка щодо одягу на смерть:

Мені щоб наділи рубашку, шарахван у мене. Не надівайте 
мені ні штанів [тут – трусів. – М. М.], ні жакета, нічого мені 
не надівайте. Кохвточку, шарахван, я люблю ходити так і 
так на смерть мене одягніть. А не нацуплюйте на мене – ще 
й вбувають!!! Колись у нас отут на хуторі вже давно-давно 
умерла жінка, і чоловік надів костюм на неї, черевики такі 
на великі підборі, то кажуть йому всьо время снилося – 
нашо ти мене навдівав! � [ПлДикАнд].

51. «Смертна» додільна сорочка, вишивана білим по білому



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 176 –

Упродовж тривалого часу незмінним залишалося не взу-
вати небіжчика. Замість взуття шили панчохи, капці, ноги 
просто обмотували кавалками полотна. Катерина Матейко 
пише також про «кундурі – жовті, шиті як панчохи, без пі
дошв і каблуків чоботи» [Матейко 1996: 142].

Один із видів взуття покійника – нашвидкуруч ізшиті 
панчохи з білого полотна під назвою калигви – проаналізує-
мо детальніше. Лінґвістичний аналіз виявляє неґативні ко-
нотати лексеми і предмета. У деяких архаїчних говірках у 
значенні слова калига (взуття) використовують слово каліка, 
калічка. Поза тим, як показують дослідження, у пам’ятці 
ХІV ст. і в билинних записах, що сягають ХІІ ст., калига і каліч‑
ка вживали зі спільним значенням «прочанин» [Вахрос 1939: 
98]. Слова калигва (тип взуття) – каліка (неповноцінність) – 
прочанин (мандрівник) у певні історичні періоди мали одна-
кову, спільну семантику, яка об’єднувала всі три відтінки. 

Взуття покійника несправжнє, умовне. Там, де утверди-
лася традиція ховати людину в чоботях, слід було конче зри-
вати з них підківки [Онищук 1912а: 234, Михайлецький 1912: 
309, Онищук 1912а: 234, Шекерик Доників 1912: 257].

Вилучають також ремінь: на покійника-чоловіка «ременя 
не дають ніколи» [Онищук 1912а: 234, Шухевич 1902: 242], 
обперізували його політичкою [Михайлецький 1912: 309], 
ниткою [Мусянович 1912: 383], волічкою [Онищук 1912а: 
234]. Перед тим як виносити тіло з хати, пояс інколи роз
в’язують [Онищук 1912а: 234] (а руки й ноги розв’язують 
всюди обов’язково). Пояс був емблематикою людського, 
християнського. Існувало вірування, що «на тому світі не-
хрещені діти будуть ходити без поясочка» [Иванов 1897: 39]. 
І, навпаки, хрещену «дитину, котра помирає, перед сконом 
підперізують» [Иванов 1897: 39; паралелі: Милорадович 1897: 
168, Чубинський 1877: 700].

Дитячий дискурс також розвивається як опозиція до по-
ховального. Баба, готуючи дитину до хрещення, «обвиває 
[її] червоним поясом», автор наголошує: «Останнє – обов’яз



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 177 –

ково» [Маркович 1854: 343]. Цікавою є традиція тим самим 
поясом, яким при хрещенні обв’язували дитину, підпе
різувати молодих: «Як воно іде вінчаться, підв’язати його 
тим поясочком..., тай нехай звінчається з ним» [Г<рушев
ський> 1906–1907: VІІІ, 206]. Інтеґративну функцію пояса 
відзначено і в інших, календарних обрядах. Нікіта Толстой 
описує випадки, коли в обрядах використовують пояс, і се-
мантику цих дій: вступ дитини в життя, встановлення шлюб-
них стосунків і зобов’язань, захист від нечистої сили, заплід-
нення, сексуальна сила тощо [Толстой 1995 (1987)а: 109]. 
Порівняйте:

Мати сина провожає,
Пояс пудперезає.
Не буйся, муй синочку,
Ни звіря лютого,
Ни темної ночи;
Бог тобі на помочи

[Малинка 1897: 114].

Про символічну властивість пояса стабілізувати, зцілюва-
ти говорить і таке вірування: «Коли в дитини болить голова, 
то обв’язують голову тим рушником, яким було підперезано 
матір під час вінчання» [Иванов 1897: 37]. Отже, між мертви-
ми та живими виникає опозиція: непідперезаний – підпе-
резаний.

Неповна укомплектованість одягу покійного несе елімі-
нативні мотиви. Окремі варіянти поховання – достеменно ві-
домо про поліську традицію – передбачають надмір одягу в 
покійника, на нього навіть одягали кілька комплектів одягу: 
«Стільки понакладають, що і кришка не накривається» 
(с. Поповичі Ковельського р-ну) [Гаврилюк 1983: Зош. 2], «На 
саму бабу 2 сорочки, 2 спідниці, фартух, панчохи; ще в труну 
стелили 2 спідниці, 2 сорочки. І на чоловіка так же» (с. Сва
ричевичі Дубровицького р-ну) [Гаврилюк 1983: Зош.  4]. 
Мабуть, така поховальна традиція прямо цитує весільний 



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 178 –

обряд і збирання молодої в дорогу, яку уявляли як дорогу в 
потойбіччя. Цей самий мотив мандрівки може пояснити і 
згадувану традицію одягати у труну весільний одяг. А проте 
ця надмірність була водночас неповна: в усіх цих випадках 
не одягають верхнього одягу, взуття та ременя.

Вище ми звернули увагу на звичаєву, щоденну недоукомп-
лектованість дитячого одягу, а тепер говоримо про ритуаль‑
ну, обрядову недоукомплектованість небіжчикового. Чи збіга-
ється у такому разі не тільки звичаєва (та, що виходить за 
межі ритуалу), але й суто ритуальна, обрядова логіка одягового 
коду дитини та покійника? Чи можна порівняти ці два риту‑
альні комплекси на основі маркера недоукомплектованости? 
Виявляється, що ні.

Символіка дитячого одягу в побутовому, звичаєвому дис-
курсі (в повсякденні) справді оформлена логікою недоу-
комплектованости. Але в ритуальному, навпаки, легко помі-
тити тенденцію до надмірного одягання. Це мало, мабуть, 
прогностичну дію, задавало вектор розвитку і протиставля-
ло тему немовляти покійничій темі: до хрещення дитину за-
гортають поверх пелюшок у кожух, у багатьох українських 
традиціях дитину також загортали в подушку або просто 
клали на подушки відразу після народження (можливо, по-
душка прийшла на зміну кожухові, або ці традиції існували 
паралельно). Тож обряд фіксує додавання тих компонентів 
одягу, які категорично відсутні в покійного – кожух та 
пір’яна подушка. Водночас обрядова дія залучає невідповід-
ні порі року елементи вбрання: в подушку чи кожух загорта-
ли немовля навіть влітку. 

За цією самою логікою чинять із нігтями й волоссям пе-
реходових осіб. Скажімо, покійника голять, розчісують, об-
різають йому нігті тощо (зрізані нігті й ховають з померлим) 
[Коломийченко 1912: 394, Мусянович 1912: 382]. А дитині, 
навпаки, «до року не можна стригти волосся, бо буде тупий, 
нерозвинутий; не можна також до року обрізати нігтів» 
[Беньковскій 1904: 1], навіть матері не можна чесатися, бо на-



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 179 –

родженець буде «вшивий і паршивий» [Беньковскій 1904: 3] 
(зауважмо, що в поховальному локусі живим не дозволено 
голитися: «Не бритваются доті, покі не погребут» [Дем’ян 
1926–1927: 170], що зближує тут дискурси живих – наро-
дженця, поліжниці та живих родичів покійника).

Звернімо увагу і на використання значущих елементів 
одягу покійника у невластивій їм функції: оперізували не-
біжчика політичкою [Михайлецький 1912: 309] (яку викорис-
товували переважно як шворку для манжет і коміра сорочки 
або при очіпкові), чорною биндою (кодою) (це стрічка, якою ді-
вчина пов’язувала волосся) [Кузеля 1912а: 363], хусткою 
[Зубрицький 1912: 213], баріжом (головний убір) [Бордейний 
1912: 348]. Ноги покійникові обвивали «наміткою із серпан-
ку» [Брояковський 1912: 389, паралелі: Чубинський 1872: 702, 
Коломийченко 1912: 394], «кавалком рантуха» [Кисілевська 
1912: 299] (тканини для головних жіночих уборів). Кожен з 
елементів строю асоціювався з відповідною його функцією й 
відповідною частиною тіла, але вочевидь не з тією, в якій 
його використовували в поховальному обряді. Таке вико-
ристання одягу стосовно іншої частини тіла, не за призна-
ченням, може виражати ідею символічного переплутування 
частин тіла як найрадикальнішу форму теми лабільности, 
неінтеґрованости, розчленованости тіла, – мотив, що його 
досліджували різні науковці11.
11 Фізичне розчленування було одним зі способів поховання босор-
кань і дводушників, їх викопували з могили й розчленовували. Про 
босорканю: «Її треба вирити й розрубати на шматки» [Богатырев 1971 
(1929): 271; паралелі: Перейма 1912: 208, Зубрицький 1910: 220, 221]. На 
цю паралель між поводженням із тілом «нечистих покійників» і обря-
довим символічним розніманням на частини тіл лімінальних персо-
нажів (зокрема, тіла молодої під час північноросійського обряду лазні, 
де молоду розпарювали) вказав Байбурін [Байбурин 1993: 74]. Ольґа 
Сєдакова припускає, що така «порча тіла» перейшла на нечистих по-
кійників тільки в стадіяльно пізніх варіянтах обряду, раніше її засто-
совували до всіх померлих як спосіб «убивства» смертної частини лю-
дини [Седакова 2004: 58]. Згадаймо чукотський обряд, очевидцем яко-



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 180 –

Натомість щодо тіла немовляти ритуал демонстрував 
синкретизм, кокономорфність, буквально невичленованість 
частин. А отже, релевантно виокремлював і опозицію ла-
більність частин тіла – синкретичність тіла.

Зв’язування/розв’язування. Однією з наскрізних ознак по-
ховального одягу є незав’язування його елементів, розсті-
бання або нетривке, хляпке зшивання. На небіжчикові «не 
вільно нічого зав’язувати» [Онищук 1912б: 330], «[х]устку 
жінці на вузел і пояс на вузел мертв’якові у нас не в’язали» 
[ПлМирВС], сорочку на грудях не застібали [Зубрицький 
1912: 213], сорочечку покійної дитини «боками порють» 
[Онищук 1912б: 329], а інколи «на переді передирають, щоби 
могла вигідно літати» [Бордейний 1912: 349], виймали голку, 
якою був пришпилений очіпок, розв’язували вузол на хустці 
[Милорадович 1897: 167, Милорадович 1991 (1902–1904): 218, 
ПлМирВС]. Коли шили подушку чи панчохи на ноги небіж-
чикові, старалися, щоб вони були зшиті нетривко, «на бор-
зі... Звідси й пословиця: “Ушите як на мерця”» [Деркач 1912: 
373], панчохи часто не шили, а просто намотували смужки 
тканини на ноги, а на нитці, якою шили подушку, не роби-
ли вузла [Talko-Hryncewicz 1893: 422]12.

Елімінативна семантика цих дій виразно «звучить» на 
тлі символіки зв’язування в дитячій темі. Саме так, 

го був український дослідник Роман Кісь, коли небіжчика залишали в 
тундрі, «попередньо порозрізавши сухожилля в місцях суглобів на ру-
ках і ногах, зробивши довгі розрізи на стегнах, животі і роті» [Кісь 
2002: 266].
12 Кілька років тому, розкопуючи руїни монастиря в Полтаві, знайшли 
поховання багатої міщанки (сер. ХVIІI ст.), одяг якої добре зберігся. 
Вивчаючи деталі одягу, дослідники виявили, що його пошито з доро-
гих тканин, однак дуже слабким стібком. Іншу паралель можемо взяти з 
сучасности: нині на Заході (а подекуди і в Україні) існують мережі ма-
ґазинів з одягом для померлих. Прикметним для цього одягу є власне 
бутафорність, несправжність, імітаційність.



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 181 –

зв’язуванням, називають сповивання: «Росте, а зв’язане ле-
жить» [Г<рушевський> 1906–1907: ІХ, 6]. Зв’язаний стан вва-
жали необхідним для «правильного» формування тіла ди-
тини. Інколи зв’язували так міцно, відзначила респондент-
ка, аж на тілі залишалися попруги – сліди від повивача 
[ХаркІзСтуд]. У лікувальній магії зав’язування вузлів мало 
позитивну семантику: ниткою вимірювали суглоби й 
зав’язували на ній вузлики:

Оце пальчик бере і від кінчика пальчика до одного су
ставчика узелок зав’яже, відсіля сюди зав’яже [респон-
дентка перебирає всі фаланги пальців, суглоби рук тіла]... 
І так  дитинку повностю виміряє..., і ножки..., і головку 
[ПлМирВС].

Потім ту нитку скручували й засували в дірочку в глухо-
му кутку одвірка, просвердлену якраз на рівні зросту дити-
ни. Іншими словами, бабуся ревізувала тіло й «укріплювала» 
кожний суглоб, зав’язуючи вузол, завдяки чому тіло мало ста-
ти зціленим. Пор. також вираз дитина зав’язалася [Шухевич 
1902: 1], що означає «була зачата». Відоме також вірування: 
скільки вузлів зробить баба на нитці, зав’язуючи пуповину, 
стільки дітей матиме роділля [Боряк 1997: 149]; або ще вираз: 
«молоду зав’язують у молодицю» [Кравченко 1928а: 68]. Вираз 
розклеївся означає «піддався хворобі, занедужав, зліг», а фраза 
«розійшлася рука» значить, що рука болить у суглобі («Ну 
оце ж болить тутички в суставі рука, розійшлась кажуть рука, 
так нада тим мотузочком [від покійника] зав’язать» 
[ЛугСтбНпк]). Пологи часто передають лексемами, які озна-
чають втрату тілесної цілости: розсипалася [Милорадович 
1897: 19, Г<рушевський> 1906–1907: VІІІ, 163], розпалася, роз-
сунулася [ЛугКрмКП].

Дитяче тіло зв’язують, аби тримати його вкупі, в цілості. 
Мотиви незінтеґрованости частин тіла немовляти виявив ро-
сійський дослідник Ян Чеснов, аналізуючи ігри типу «Сорока-
воровка кашу варила, деток кормила» (такого штибу гра до-



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 182 –

бре знана серед усіх східних слов’ян)13: «Ігри з немовлям збере-
гли нам найархаїчніше тіло з органами, що здатні відділятися. 
Ці органи перебувають у несоціяльному світі (як пальці-злодії). 
Вони ще обережно наближаються до людини – як гості. Але 
коли вони зібралися, їх перерахували – дитина сміється. Її тіло 
стабілізувалося, стало предметним» [Чеснов 1996: 58].

Але є й інші випадки, в яких простежуємо уявлення про 
неінтеґрованість, взаємну чужість частин дитячого тіла. 
Типова й найбільш прагматична мотивація необхідности 
вповивати дитину стверджує, що несповита дитина пошко‑
дить себе, «сильно подряпається» [ПлМирВС], «вибере собі 
очі» [ЗкУжБр], «жахатиметься» [ХрсБілШБ], «в морду лізе й 
дере когтиками» [ХрсГолКвк]. «Аґресія», «напад» рук чи 
пальців, які становлять небезпеку решті тіла, а надто облич-
чю й очам, і їх знешкодження (зв’язування) говорять про ці 
частини тіла як чужі, самостійні, відділені14. Таким чином, 
тіло і покійника, і дитини вважали нецілісним, неінтеґрова-
ним. Але в поводженні з їхніми тілами була різна мета: 
розв’язування, розпадання – зв’язування, інтеґрація.

Отже, роздягання, розривання одягу, недоукомплектова-
ність одягу, розв’язування вузлів, неміцні шви, використан-

13 Гра полягає в тому, що мати перебирає пальчики дитини, супрово-
джуючи цю дію відповідним текстом, коли вона доходить до остан-
нього пальчика – дитина сміється.
14 Весільне зв’язування гостей теж семантично межує з темою злодій-
ства, чужости. Сватам говорили: «Що це вас в’яжуть? Чи ви... прокра-
лись?» [Казимир 1907: 202], «Мабуть ви не дуже хороші люди! Котрі 
пішли в хату, то повиходили позв’язувані» [Янчук 1885: 34]. Пелагея 
Литвинова-Бартош детально описує, як мати молодої підкрадається 
ззаду до дружків, які тим часом миють руки, «і перев’язує кожного 
дружка по одному рушнику з правого плеча на лівий бік. “Оце! – чу-
дуються дружки, – зроду нічого не крали, а тепер у злодії попали”» 
[Литвинова-Бартош 1900: 118]. За Сумцовим, у приміському харків-
ському селі Григорівці «мати молодої, коли роздавала рідним молодо-
го подарунки, голосно заявляла, що подарунки ідуть “злодіям-раклам” 
(ракло – місцева назва злодія і волоцюги)» [Сумцов 1996 (1881): 21].



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 183 –

ня нового, неуживаного одягу, «несправжнього», одягу-
замінника, «твердого», неношеного тощо передавало відпо-
відні тілесні характеристики: нефункціональність, неціліс-
ність, неінтеґрованість, розчленованість, твердість. І, навпа-
ки, через ритуальне додавання одягу, зв’язування, викорис-
тання м’якого, уживаного одягу задавалася прагматика 
справжнього й функціонального тіла дитини.

Як побудовані в цій схемі дискурси молодих і поліжниці?
До молодих і вагітної/поліжниці нерідко були схожі ви-

моги – розстібати одяг: «Шпінки до сорочки не дають ні до 
шлюбу, ні до труни» [Зубрицький 1912: 213], молодому «не 
мають бути зав’єзані защінки» [Голубовичева 1919: 183], 
«Мати стежила, щоб комір на молодому був розстібнутий, 
якщо манжети сорочки на ґудзиках – то і їх ростібали» 
[Казимир 1907: 204].

І молода, і поліжниця розплітали волосся. А коли одяга-
ли на молоду шлюбну сорочку, то вимагали її «наперед усьо-
го розтрясти» [Литвинова-Бартош 1900: 149] (шлюбну сороч-
ку інколи також одягали на поліжницю при важких пологах 
[Talko-Hryncewicz 1893: 76]), як відзначив Федір Вовк, «щоб 
на ній де-небудь не було яких-небудь... вузликів» [Вовк 1995 
(1916): 207].

Нареченій до шлюбу і вагітній/поліжниці не одягають 
прикрас: «не одягають намиста» [Морачевич 1853: 304], 
«Молода не повинна надівати ніякого [намиста] від вінця – 
до обрядового накладання очіпка» [Милорадович 1991 
(1902–1904): 219]. Вагітна жінка не носила яскравого намиста 
перед пологами і тривалий час опісля.

Пояс. Як для померлого, так і для молодих та вагітної/по-
ліжниці існувала традиція вилучати певні елементи одягу, 
зменшувати його комплектність. У деяких варіянтах у моло-
дої забирали пояс. Скликати свій рід на змовини «молода 
йде без рушника» [Коломийченко 1919: 85]. У східних облас-
тях України рушником називали «білий пояс, витканий з 
ниток, з червоними і синіми смужками на кінцях» [Матейко 



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 184 –

1996: 105, 109]. У полтав-
ському селі Жданівці «неві-
стка ходить у вінчальному 
костюмі, тільки без рушни-
ка, котрим вона підв’язує 
юпку (свиту) в день вінчан-
ня», себто від заручин і аж 
до вінчання молода постій-
но ходить непідперезаною 
[Чубинський 1877: 583].

Аналог такої традиції 
подибуємо й у родильній 
обрядовості. Вагітна «на 
днях» «не повинна ся впи-
різувати окрайкою» [Г<ру
шевський> 2906–2907: VІІІ, 
150], перед пологами слід 
«розв’язати пояс» [Бабенко 
1905: 95], і навіть чоловік 
поліжниці на період поло-

гів розв’язував комір і штани. Така символіка стосувалася й 
баби-повитухи. У хрестинних піснях ідеться:

А бабусенька да радюсенька,
До породіллєчки на родиночки
В одним чоботі дай без пояса

(Бориспіль Переяславського повіту) 
[Чубинський 1877: 11].

Або: 

А бабусенька догадалася,
Швидесенько дай убралася:
В одним чоботі і без пояса

(Чернігівщина) [Маркович 1854: 345: паралель:  
Малинка 1898а: 258, Милорадович 1897: 17]. 

52. Вагітна не вдягала яскравих  
прикрас



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 185 –

А наша бабусенька готовусенька:
Да скоресенько вшеметалася (одяглася);
В одним чоботі (без поветі)
Вона йде, простиру несе

(м. Савине Острозького повіту) 
[Чубинський 1877: 7].

Таку символічну форму зафіксовано тільки у фольклорі. 
Як її ритуальну репліку можна розглянути такий білорусь-
кий звичай (Мозирського повіту): «Повитуха для швидшого 
завершення пологів знімає з себе пояс, 3 рази обводить на-
вколо живота поліжниці й кидає на долівку, де він залиша-
ється до кінця пологів» [Маховская 1999: 85].

Пояс має значне символічне навантаження, зокрема в 
контексті вагітности. В лемківській пісні про покритку спі-
вається: «Іще мала за поясом, / Хцела го скриц за лясом» 
[Гнатюк 1919: 310]. Йдеться про те, що дитина була ще в 
утробі (тут сказано «за поясом»), коли мати вже задумала 
погубити її. Коли жінка «на днях» знімала пояс, це символі-
зувало, мабуть, готовність до народження, відкривання по-
логових шляхів, або, словами народної поетики, «відмикан-
ня кости» [Talko-Hryncewicz 1893: 77] (так молилася баба 
про легкий порід). Пояс був «ключем», що замикав або від-
микав пологовий шлях.

Розв’язаний, підвішений на сволок чи розтягнутий від 
дверей до столу пояс/рушник часто використовують у ро-
дильній обрядовості при важких пологах, моделюючи 
дорогу, це мало би полегшити прихід дитини. Відповідно, 
зав’язаний рушник використовують зі зворотною метою 
зберегти вагітність: коли жінка при надії підняла щось 
важке, то, щоби не «випустила» дитину, її «опоясують руш-
ником, на якому святили пасху» [Милорадович 1897: 12]. 
У  народі також говорили, що «без пояса незручно з’яв
лятися, це називалося “ходити без кишки”» [Головацький 
1867].



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 186 –

Можливе й інше прочитання семантики пояса. Якщо по-
рівняти структури одягу/тіла з тричленною схемою струк-
тури Всесвіту, пояс збігається з середньою ланкою світобудо-
ви. Відсутність пояса можна розглядати як відсутність серед-
ньої, сполучної ланки, це може означати ентропію як у 
локально-соціяльному прочитанні, так і у глобально-космо
логічному.

Взуття. Якщо ознака відсутности пояса зближувала мо‑
лоду, поліжницю та небіжчика, то взуттєвий код молодої й по-
ліжниці вибудувано вже радше як опозицію до взуттєвого 
коду покійника. 

У весільному ритуалі поширеним звичаєм було дарувати 
молодій чоботи. Наречений приходив до молодої «чобіт да-
рувать», із цієї нагоди дівчина скликала подруг «чобіт при-
ймать». Зазвичай у чоботи насипали різні інґредієнти: «В 
один жито, а в другий бублики, оріхи, конфети, мідні моне-
ти» [Малинка 1897: 100]. Пелагея Литвинова-Бартош відзна-
чає, що в чобіт, у який кладуть гроші, «раніше насипали 
соли» [Литвинова-Бартош 1900: 88]. Наповнення чобіт склад-
никами з опозиційною семантикою дозволяє прирівняти цю 
традицію до фольклорної взутости на одну ногу, що поди-
буємо стосовно повитухи. Стан молодої теж є пограничним, 
межовим. Уміст одного чобота протиставляли вмістові дру-
гого на ґрунті опозиції світ живих – світ мертвих: жито – 
сіль, жито – мідна монета.

Коли всі зберуться, молода приймає чоботи. Якщо вона 
«бере в руки першим чобіт з житом, то майбутнє життя по-
шлюблених буде щасливе, а якщо <...> чобіт з грошима та цу-
керками, то молоді будуть жити в бідності» [Милорадович 
1897: 100; паралель: Малинка 1897: 126]. Далі вона висипає 
собі вміст чобіт у полу спідниці, жито ховає, а гостинці роз-
дає. Звернімо увагу, що жито у весіллі часто використовують 
як символ чоловічого сімені, засівання – як запліднення [див., 
наприклад, Кісь 1994]. Молода зсипає собі жито в полу спід-
ниці, на статеву й сексуальну символіку цього акту вже не раз 



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 187 –

звертали увагу. Символіка взуття і взування має еротичне 
звучання, згадаймо хоча б українське сленґове «взути» на по-
значення статевого акту, а також весільні паралелі роззуван-
ня молодого під час першої шлюбної ночі (молода знімає 
взуття з молодого й забирає собі монети з його черевиків).

Думка Байбуріна про «сексуальний характер терміна по‑
кривати» [Байбурин 1993: 79] продовжує етимологічні роз-
відки Олєґа Трубачова про те, що лексема бýло (покривало 
на обличчя молодої в болгар) зводиться до індоевропей-
ської основи зі значенням «взуття», «взуватися» [Левинтон 
1977: 336]. 

На Поліссі, даруючи молодій чоботи, кажуть: «На базарі 
бачили дівчину – ходила боса» [Кравченко 1902: 124]. Наре
чена взувала чоботи, коли виконувала весільні завдання: зва-
ла на весілля [Литвинова-Бартош 1900: 89, Морачевич 1853: 
504], або «рано в день вінчання убуває ся княгиня у ті чобо-
ти, що дістала в дару від свого судженого», і йде до церкви 
[Шухевич 1902: 30]. У такій послідовності ми бачимо симво-
лічний взаємозв’язок між взуттям і наступною фізичною, ру-
ховою активністю.

Таким самим робом дарують чоботи й матері молодої, 
поведінку якої теж позначено малорухомістю: мати не йде 
до церкви, коли молоді вінчаються [Тарасевський 1919а: 138], 
вона виходить за межі свого локусу хіба що наприкінці весіл-
ля [Гнатюк 1908: 20], до того ж інколи такі виходи збігаються 
з даруванням матері чобіт [Ганюченко 1919: 50].

У хрестинних піснях повторюється фраза, що баба була 
«в однім чоботі». Інший варіянт цієї теми бачимо у відомому 
по всій Україні тексті баби-повитухи: «Скиньтеся бабці на 
капці» [Колесса 1901: 36], «Викиньте на підметки, бо я боса» 
[Милорадович 1897: 24]. 

У записах із Переяславщини та Харківщини маємо зраз-
ки, як напучували дітей: «Хто ходить в одному черевику, в 
того помре мама» [Talko-Hryncewicz 1893: 416; паралель: 
Иванов 1897: 39]. Існувало також вірування, що коли спати в 



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 188 –

ніч на Новий рік або на Паску взутою в один лівий чобіт, 
тоді можна побачити уві сні свого майбутнього чоловіка 
[Милорадович 1897: 4].

Очевидно, образ недовзутости моделював ситуацію по-
рубіжности, існування водночас по обидва боки переходової 
межі. Черевик як знак культури символізував належність до 
світу людей, а боса нога – належність до потойбіччя. Стан 
поліжниці часто описували як пограничний, між життям і 
смертю: «При злогах жінка, то одна нога єї на цим, а друга 
на тим світі» [Шекерик Доників 1918: 91].

Ритуальним завершенням цього рубіжного існування 
був обряд зливок: поліжниця опускала одну босу ногу в ко-
рито, куди стікала вода від омивання, себто вода нечиста 
(пор. із уявленням про мертву воду після омивання покій-
ника і забороною ступати в неї) [Иваница 1853: 351; парале-
лі: Малинка 1898а: 267, Милорадович 1897: 25, Маркович 
1854: 346].

Інтеґративними кодами у випадку весілля були переодя-
гання і зміна головного убору. Відомі ще записи традиції 
болгар Північної Бесарабії переодягати поліжницю, а також 
дитину після виводу на сороковий день [Агафонова 1996а: 
47]. В українців таких свідчень про переодягання поліжниці 
не знайдено.

Головний убір. Коротко розглянемо ще один комплекс зна-
ків. Для поховального обряду прикметними були такі при-
писи на час жалоби: «Сини зараз по смерти батька або мате-
ри ходять із відкритою головою за всякою орудкою, хоч би 
ішов і на друге село, хоч би який тріскучий мороз і заверуха» 
[Зубрицький 1912: 218; паралелі: Волошинський 1919б: 201, 
Онищук 1912а: 250]. І цей звичай ставав у силу тоді, «як шось 
голоуне умре» [Онищук 1912а: 250], «по дєдеви і нени» 
[Волошинський 1919б: 201]. Типологічно йому протиставле-
но весільну традицію, коли молодий не знімає шапки, і в хаті 
єдиний «із-поміж усіх присутніх... зостається у шапці» [Вовк 
1995 (1892): 234].



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 189 –

53, 54. Під час похорону чоловіки навіть у холодну пору року не вдягають  
головного убору



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 190 –

Підсумуємо. Щодо вилучення значущих елементів одягу 
можна виокремити закономірність дій із поясом, взуттям, го-
ловним убором. Ці три елементи ототожнюються у фоль-
клорі з низом, серединою і верхом світобудови.

Обрядове вилучення або, навпаки, використання цих ре-
чей, схоже, оформлюється в самостійну систему. В поховаль-
ному обряді, наприклад, на ґрунті протиставлення головно-
го убору, який вилучають у живих, взуттю, що «недодавали» 
покійникові, відображено різновекторні переходи живих 
(верх) і мертвого (низ)15.

У небіжчика вилучають пару взуття, а у весільному та ро-
дильному обрядах обігруються ідеї взутости на одну ногу. 
Схоже, перебування на межі реального народження або ре-
альної смерти позначалося відсутністю взуття (покійник, на-
родженець), а взутість наполовину більше властива для так 
званих серединних обрядів (молода, поліжниця).

І далі: дії з вилученням пояса й вилученням взуття (до 
речі, також і всього одягу – оголення) стосуються тільки 
жінок і покійників обох статей, а дії з вилученням головного 
убору – тільки померлих чоловіків і живих обох статей, що пе-
реносить універсальні описові концепти жінка/смерть/низ, 
чоловік/життя/верх у ритуальний текст, деталізуючи й уви-
разнюючи інтеґративні й елімінативні керунки обряду.

Ці спостереження дозволяють говорити про існування в 
ритуалах чогось на кшталт інтертекстуальних обрядових 
зв’язків, коли один текст присутній у просторі інших текстів 

15 Опозиція між живими й померлим оформлюється не тільки в цій, 
але й у великій кількості інших протиставлень. Стаґнацію, відсутність 
активности серед живих (заборона переодягатися, зупинка роботи, за-
борона чесатися, митися, голитися тощо) протиставлено активному 
транзитивному процесові покійника: жваво творили «дім» і атрибути 
небіжчика, майстрували труну, оббивали її тканиною, шили подуш-
ку, взуття, переодягали мерця, мили, чесали, стригли, голили тощо. 
Живі перебували в мертвому застиглому стані, тоді як покійник – у 
живому транзитивному процесі.



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 191 –

і коли семантичне навантаження коду в одному обряді мож-
на віднайти, переважно лише зіставивши його з типологічно 
тотожними кодами в інших обрядах.

* * *
Кокономорфність. Кокономорфність – ще одна симво-

лічна характеристика тіла лімінальних персонажів. Най
виразніше цей мотив простежуємо в дитячому дискурсі че-
рез сповивання немовляти (а в певному сенсі й у структурі 
колиски без твердого дна, що його заміняє шмат тканини на 
прямокутній рамі).

Сповивання символізує і навіть візуально передає струк-
турне спрощення тіла. Тіло складається з голови і торса. Пор. 
у текстах колискових тіло двочленне: 

Щоб росло – не боліло
На головоньку, на все тіло

[Дитячий фольклор 1986: 21];

Щоб голівка не боліла,
А щоб тіло не хворіло

[Дитячий фольклор 1986: 26].

Кокономорфність – це брак структури, невичленова-
ність складників. Так само через «відсутність» можна описа-
ти і структуру пелюшки, на якій не мало бути ані сліду ко-
лишнього структурованого виробу: «Ну, геть рукава, геть 
усе. Ну, чи тут зашито, там воротничок чи шо, все геть пови-
кидаєш, шоб рівненьке. Спинку, ото ж вона гарна, ціленька» 
[ЛугКрмкв]). За пелюшку правив простий чотирикутник, на 
якому належало видалити навіть випадкові рубці («Та все, 
аби рубця не було. Рубці всі вирізали, шоб не давило» 
[ХарІзСтуд, паралель: ДонКрсРуб]), що були би знаками по-
єднання різних частин, складаности.

Невиділеність частин тіла, рук і ніг своїм робом розвиває 
ритуальну тему тілесної нефункціональности, недієздатнос-



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 192 –

ти16. Пор., сповивання мотивували тим, щоби дитина рука-
ми не махала.

Типологічною паралеллю вповиванню, напевно, є тради-
ція зв’язувати покійникові руки й ноги, а далі – укривати 
його в труні «так, шо лиш голову видно» [Онищук 1912а: 
234], «прикривают по лице» [Кузьмак 1912: 291]. Дуже ймо-
вірно, що ця традиція є пізнішим і «полегшеним» варіянтом 
обгортання тіла небіжчика полотном: «Коли мерця умиють 
і обов’ють полотном і запалять свічку, тоді дадуть до відома 
попови (панови) і родині» [Ченґері 1934: 62]. Пор. також: 
«Якщо хворий... закутується з головою – помре» [Ястребов 
1894: 117].

Саван. У росіян-старообрядців українського Буджака іс-
нує звичай хоронити покійника в савані. Саван, двометровий 
шмат білої суцільної нової тканини, зшитий в одному кінці 
так, щоб утворився каптур, одягали на померлого поверх 
ритуального одягу. Саваном обгортали все тіло мерця – го-
лову, тулуб і ноги. Зверху саван оперізували тричі навхрест 
повивачем і зав’язували.

Паралелізм між саваном покійника і сповиванням дити-
ни очевидний аж так, що на нього вказують самі респонден-
ти. 90-річна бабця з Білої Криниці, описуючи, як сповивали 
немовля, казала «так же, как и покойника», а описуючи спо-
вивання покійника, говорила «повивают как младенца». 
Коли повивають померлого, для назв атрибутів і дій вико-
ристовують ту саму лексику, що й при діях з немовлям: гово-
рять повить в саван, стрічку для зв’язування називають сви‑

16 Загалом кажучи, традиційний жіночий одяг, як-от спідниці й довгі со-
рочки, теж приховує, скрадає форми, маскує частини тіла, що можна та-
кож розглядати (у зв’язку з темою кокономорфности) як розвиток ґен-
дерних тем: для патріярхальних суспільств властивим є обмеження жіно-
чої самостійности й зарадности, а надто в публічному просторі. Зауважмо, 
що емансипаційні процеси наприкінці ХІХ століття нерідко супрово-
джувало стрімке засвоєння чоловічого одягового репертуару, зокрема, в 
жіночому ґардеробі з’явилися і прижилися доти чоловічі штани.



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 193 –

вальником. Ні пелюшок, ні савана не готували заздалегідь, 
наперед, їх виготовляли за фактом смерти чи народження. 
Хоча смертну одіж ладнають заздалегідь, однак саван шили 
після смерти людини неміцним, слабким стібком.

Ті самі лексичні паралелі існують в українській тради-
ції – сповивання дитини і зв’язування рук та ніг покійника 
називаються однаково: зв’язувати дитину, зв’язувати покійни‑
ка; однакова й мотивація: і дитину, і небіжчика зв’язують, 
щоби їхнє тіло було «правильним», «рівним». Народженця 
уповивають, щоби руки й ноги «правильно, рівно росли», 
так і покійникові руки й ноги зв’язують, «аби файно, ріуно 
стояли» [Кузьмак 1912: 291], щоби стояли «правентьє» 
[Онищук 1912: 329].

Припускаю, що симво-
лічним аналогом сповиван-
ня дитини є у весільному 
обряді традиція обмотува-
ти молоду поверх усього 
одягу додатково рантухом, 
перев’язувати «на грудех 
навхрест під пахи у гудз на 
плечех, і вона в нім ходит 
аж до віводу» [Волошин
ський 1919а: 22, паралель: 
Голубовичева 1919: 184]. 
Мабуть, найпромовистіше 
образ кокономорфности 
передано в тих карпатських 
варіянтах обряду, де моло-
дих вбирали в ґуґлю чи 
гуню. Гуцульська ґуґля – 
обов’язковий елемент ве-
сільного вбрання – була 
«мішком із білого сукна, не 
зшитим з одного боку. Ґуґ

55. Молода перев’язана рантухом  
«на грудех навхрест під пахи у гудз  
на плечех, і вона в нім ходит аж до  

віводу» (Волошинський)



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 194 –

лю зазвичай носили і чоловіки, й жінки, напинаючи її на го-
лову» [Маслова 1984: 187]. Ґуґля обгортала людину майже 
цілковито, і, звернімо увагу, рукавів у ґуґлі не було.

Мало того, гунька, або гуня, яку теж одягали молоді, мала 
широкі рукави, однак їх не використовували за призначен-
ням: «Гуні зазвичай накидували на плечі» [Маслова 1984: 
187]. Таким чином, гуня, ґуґля (яка за кроєм нагадує похо-
вальний саван), так само як і традиція одягати по дві серм’яги 
на молоду чи перев’язувати її рантухом навхрест (що пере-
гукується з перев’язуванням немовляти повивачем), – ці та 
решта згаданих ритуальних форм одягу об’єднані спільною 
ідеєю кокономорфности. Але чи змогла ця ідея зреалізува-

56. Молода у ґуґлі. Тема кокономорфности



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 195 –

тися через модерні форми 
весільного убрання?

Фата. Фата, елемент ве-
сільного одягу, з’явилася в 
ритуальному вбранні укра-
їнців наприкінці ХІХ століт-
тя. Згодом вона витіснила 
традиційні форми головно-
го убору молодої – віночок, 
намітку з віночком тощо – і 
стала головним символом 
весільного вбрання (скажі-
мо, науковці звертають ува-
гу, що на початку ХХ століт-
тя на півдні України фата 
була одиноким компонен-
том, що вирізняв одяг моло-
дої з-поміж просто святко-
вого [Агафонова 2002: 269]). 
І хоч, як стверджують інтер-
нетові джерела, «тепер, ви-
бираючи фату молодої, жін-
ка має повну свободу вибо-
ру – на свій смак, настрій 
чи фінансові можливості», 
видима безмежна варіятивність фати і далі існує тільки в ме
жах певного канону: фата залишається легкою, «повітряною», 
пишною й/або довгою, сітчастою, кріпиться до голови/во-
лосся, покриває інший одяг (цілком чи частково). Ці каноніч-
ні риси фати сприяють тому, аби відтворювати традиційні 
ритуальні структурні смисли. Наприклад, фата, яка «може 
бути дуже довгою й оповивати молоду повітряною хмаркою» 
(із сайту порад для наречених), передає ідею кокономорф-
ности (через суцільність, невичленованість частин тіла). Фата 
має спрощений крій, це майже прямокутний шмат тканини, 

57. Фата може значно перевищувати 
зріст молодої, обволікаючи її  

з голови до ніг



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 196 –

призібраний з одного кінця 
(ідея спрощености структу-
ри тіла). Фата також моде-
лює тему надмірної одягну-
тости (через додатковий 
шар одягу та багатошаро-
вість узагалі). Фата з вуаллю 
наголошує тему сліпоти (за-
криває обличчя). Фату не 
можна позичати іншій осо-
бі, вона повинна бути но-
вою (як опозиція до концеп-
ту вживаного одягу). Фату 
носять наопашки, не засті-
бають, на ній відсутні вуз-
ли, – тема незінтеґрованос-
ти, лабільности частин тіла. 
Для виготовлення фати ви-
користовують тонкі ткани-
ни (опозиція до грубого 
одягу в традиційних звича-
ях щодо народженця). Отже, 
модерна фата редуплікує, 

відтворює цілий шерег доволі архаїчних смислів. Дещо но-
вою (щодо традиції) ознакою фати є її сітчастість: «Зазвичай 
фату шиють зі спеціяльної сітки», – повідомляє інтернетовий 
ресурс. Сітчастість, діркастість одягу має свою особливу ре-
пліку в казковому фольклорі та звичаєвій культурі, посідаю-
чи семантику недоодягу, неповноцінного одягу17. Водночас 

17 Ця ідея недоодягу передається й через сітчасту фактуру фати, поді-
бно до того, як у казці завдання прийти «не одягненою і не голою» ге-
роїня розв’язала, загорнувшись у сіті. Поява нових тканин для риту-
ального одягу (завдяки розвитку технологій) інколи вступала в супе
речність із народними уявленнями. Традиційна заборона хоронити у 
вибійчаній сорочці ввійшла в конфлікт із новонабутою традицією по-

58. Споряджений небіжчик, ув узголів’ї 
аспараґус і хрест, зліва свічка, капелюх 

поруч. Тіло накрито тюлем, ним же 
обшито і подушку



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 197 –

саме тканини, використовувані для фати, – тюль/ґардина, – 
розвинули власну, нову та самостійну семіотичну систему в 
межах модерних обрядів родинного циклу, ставши централь-
ним знаком у родинній обрядовості вже від кінця ХІХ століт-
тя. Приміром, для накривання тіла покійника в труні майже 
повсюдно використовують тюль. Тюлем, а інколи навіть тю-
лем із фати, як я вже згадувала, вкривають відлоги дитячого 
візка для захисту від вроків. Отже, маємо відносно нову між-
ритуальну паралель, що в ній, як і в архаїчному тексті, семан-
тику ритуального атрибуту одного обряду увиразнюють і 
розкривають інші обряди, які за таких обставин служать пев-
ними семантичними фільтрами.

Подушка. Подушка є елементом одягу дитини, у весільно-
му обряді виступає з такою самою семантикою, хоч і як пред-
метний (не одяговий) код.

Велика квадратна подушка, нещільно наповнена якіс-
ним м’яким пухом, у гарно оздобленій наволочці була про-
тотипом сучасного дитячого «конверта» і неодмінним ком-
понентом одягу немовлят (карпатська традиція): «Зáголовок 
з пуху – обов’язково. Кто не мав, то собі готовив обов’язково – 
од першуй минути, ци літо, ци зима» [ЗкУжБр] (йдеться про 
те, що її готували для народженця). Або: «Така пáрна била, 
така спеціяльна, як подушка <...> Та там зав’язували пак [ди-
тину], коли десь изьме йшли» [ЗкМіжКол]. Дитину загорта-
ли в цю пухову подушку, попри пору року (пор. зимовий 
одяг молодих, незалежно від пори року).

Звернімо увагу на лексему пáрна (перина), можливо, вона 
має корінь, споріднений із парою (похідне від паритися), та-
кож і з пір’ям (пор. зв’язок і пари, і пір’я з концептом душі). В 

кривати покійника сітчастим тюлем (ґардиною): «Колись було каза-
ли – сорочки з вирізуванням, шо таке вишите й вирізуване, не можна 
у могилу одягати – щоб жаби туди не влазили. Я дочкам приказую, 
гардіною мене накрийте, щоб полежала, а тоді зніміть і віддайте кому-
небудь – я на тім світі рибу не ловитиму. Не годиться класти отої гар-
діни, не нада класти» [ПлДикАнд].



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 198 –

інших реґіонах України подушку теж використовували в ри-
туалах із дитиною: на Чернігівщині, наприклад, народжен-
ця одразу клали на подушки [Маркович 1926 (1854): 78].

За деякий час перед весіллям теж шили великі подушки. 
На запитання, як готуються до весілля, респондентка почи-
нає довгу оповідь: «Поїхали з мамкою на базар, купили пе-
рину хоч із курячого пір’я. Зробили дві подушечки» 
[ДонСлвОл]. Молода сиділа на пуховиці, коли її одягали, а 
також коли везли до молодого; подушку і перину демонстра-
тивно – не в скрині, а «на виду» переносили в дім молодого 
[Казимир 1907: 205]. Подушки, нарівні з великою кількістю 
одягу у посагу, були маркерами соціяльної успішности: 
«Коли багато подушок – це вже хазяйка!» [ХаркІзСтуд].

Деталізоване перераховування кількости й розміру по-
душок є однією з центральних тем у традиційних описах ве-
сілля: 

59. Велика квадратна подушка, нещільно наповнена якісним м’яким пухом,  
у гарно оздобленій наволочці була неодмінним компонентом одягу  

немовлят. Дитину загортали в неї навіть для родинного фото



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 199 –

Я держала гусей, індиків, уток і ото пір’я все перебирала – 
не було крупного, а все м’яке було. У мене в каждої дочки 
по чотири подушки, сємдисят на сємдисят, і Сашкові так 
же, і перини всім. Всім перини, всім подушки. І онукам по-
душки, оцим шо в Ленінграді, подавала. В мене ще багато 
осталось. 
� [ХаркІзСтуд].

Водночас пухову подушку категорично й повсюдно ви-
лучали зі спорядження покійника, її заміняли солом’яною. 
Це доповнює ряд протиставлень: м’якість (пухової подуш-
ки) – твердість (подушки, наповненої сіном), тваринне 
(свійське, пух) – рослинне (дике, трава), сухе від природи 
(пір’я) – всохле (трава)18.

Парадокси ритуалу. В останніх двох розділах про розби-
рання й кокономорфність (дії, що виглядають взаємозапе-
речними, але в контексті теми лімінальности семантика яких 
водночас взаємодоповнюється) багато йшлося про дитячий 
одяг, де одному й тому самому предметові або дії з ним на-
давано різних, часом діяметрально протилежних тлумачень. 
З одного боку, сповивання вважалося необхідним для фор-
мування правильного тіла, а з другого – було демонстрацією 
його неповноцінности (кокономорфности), нерухомости 
(«щоб ручок не виймало») і аґресивности («щоб не дряпа-
лось»). Вповивання й пелюшки розглядали як неповноцін-
ний одяг через надто спрощену його структуру, яка корелю-
вала з соціяльною неінтеґрованістю дитини. Однак пелюш-
ка як «спадкоємець» властивостей уживаного одягу надава-
ла й позитивної скерованости обрядові та інтеґрації в соці-
юм. І водночас та сама пелюшка через м’якість тканини, з 
якої її робили, передавала нестабільність тіла. І знову ж, над-
мірне закутування немовляти в пелюшки й пуховицю сприй-
малося як надмірна одягнутість і тілесна фіксованість. 

18 Пор. також: «Зелені свята – це для живих Трійця, а сухий четвер – для 
померлих Трійця» [Кутельмах 2001: 127].



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 200 –

Таке «мерехтіння» смислів – одна із загадок і парадоксів 
ритуалу, ця його властивість полісемії, вміння лаконічно ви-
ражати одночасно жмут ідей, можливість множинного їх від-
читання нагадує феномен полііконічности, відомий архаїч-
ним культурам.

* * *
Перинатальність. Перинатальність (існування в утробі, 

до народження) – такий стан тіла, коли «синонімізовано» 
дві антонімічні ритуальні теми – кокономорфність (синкре-
тичність) і розбирання (розчленованість). Поки тіло існує в 
утробі – воно ще, з одного боку, не диференційоване, не має 
частин, з другого – ці частини ще не зібрані, не творять єди-
ну цілість, є неінтеґрованими.

Деякі дії з тілом немовляти й покійника передають се-
мантику перинатальности, ще ненароджености або повер-
нення в стан, який передує народженню. Такими ми вважає-
мо дії, де використовують особливі елементи жіночого одягу 
стосовно суб’єктів обох статей. 

Мотив перинатальности передано через використання 
«підтички» для сповивання дитини. Нижня, відрізна части-
на сорочки, себто підтичка, корелюється з нижньою части-
ною тіла, на неї потрапляли менструальні очищення, її мо-
гли розглядати як символічний субститут материнського 
лона. Підтичка, як говорили респонденти, – це «священне 
для ребьонка» [ЛугКрмКП]. Загортання дитини в підтичку 
пов’язане з мотивом захисту і здоров’я, пор.: «Шоб не хвора-
ли дітки, ото відріжеш підтичку, тоді ж ту підтичку підеш у 
церкву, посвятиш, а тоді діток замотуєш, шоб не боліли» 
[ЛугКрмКП]. Цікаво, що на Полтавщині тіло дитини у труну 
кладуть жінки, а народженця – повитуха [Милорадович 1897: 
168], таким чином також апелюючи до мотиву народження. 

Тіло й тілесний стан покійника та народженця часто зі-
ставляли в народній традиції. «Не вільно нїчого зав’язувати 
на помершім, бо він “єк народиу си, так зноу прийде на тот 



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 201 –

світ”» [Онищук 1912б: 330]. Звернімо увагу на формальне 
зближення в цьому вислові потойбіччя та лона.

Семантика перинатальности присутня й у деяких додат-
кових вимогах до тканини, якою покривали небіжчика: в за-
хідних областях побутує звичай накривати покійника полот-
ном, яким «жінка заслоняла в полозі свою постіль» [Колесса 
1901: 247, Talko-Hryncewicz 1893: 421]. В інших реґіонах для 
покривання мерця використовували ще один жіночий аксе-
суар – головний убір, інколи навіть весільний: «Виріженого 
укриват білим полотном або рантухом... Рантух повинен 
бути слюбний» [Михайлевський 1912: 310]. Головний убір 
жінки подекуди просто клали на покривало покійника 
[Чубинский 1877: 702]. Іноді небіжчика підперізували жіно-
чим поясом або хусткою, биндою тощо [Волошинський 1919б: 
196, Зубрицький 1912: 213], часто ноги померлого і стінки 

60, 61. Жіночий фартушок – символ статевої, репродуктивної  
сфери – на надмогильних хрестах, перинатальні мотиви  

в поховальній темі



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 202 –

труни обвивали тканинами, виготовленими спеціяльно й ви-
нятково для жіночих головних уборів (інколи – святкових): 
«намітка із серпанку» [Брояковський 1912: 389], намітка 
[Чубинский 1877: 702; Милорадович 1897: 167], «кавалок ран-
туха» [Кисілевська 1912: 299]. Згадаймо знову покривання тю-
лем і покійника, і молодої. Всі ці чинники дають змогу при-
пустити, що використання жіночих частин одягу й атрибутів 
пологової теми в поховальній ситуації стосовно небіжчиків 
обох статей має також семантику утробности, перинаталь-
ности, відсилання в стан до-народжености.

Мітопоетичний образ труни-утроби простежуємо в добре 
знаних на території України фактах мезолітичних (і пізні-
ших) поховань у скоцюрбленій, ембріональній позі. Очевидно, 
сучасний поетичний образ народження з утроби й повернен-
ня в утробу (землі) має мітологічні корені. Пор. також близь-
кість лексем вúносити дитину і винóсити тіло з хати. 

Етнографічні записи дають підстави говорити про віру в 
існування у потойбіччі місця, де живуть душі мертвих і не-
народжених.

* * *
Андрогінність. Використання елементів одягу проти-

лежної статі є малодослідженим аспектом обряду, хоч окремі 
найочевидніші факти помітили ще Сумцов і Кагаров. Микола 
Сумцов, зокрема, розглядає тільки звичай одягати на молоду 
шапку нареченого як доказ існування в давнину «шлюбу за 
угодою» [Сумцов 1996 (1881): 34]. Євген Кагаров спростовує 
цю думку ширшим порівнянням типологічних паралелей і 
доходить висновку, що такі звичаї є зразком «екзапатичних 
або диссимуляційних» магічних дій, себто таких, що покли-
кані заплутати або збити з пантелику злих духів [Кагаров 
1929: 161–162]. «Комплекс андрогіна» подибуємо й у кален-
дарних обрядах, його описав Олександр Курочкін, ілюстру-
ючи піснею про перетворення кози на козла [Курочкін 1995: 
69]. Ще в п’ятдесятих роках про мотиви андрогінности писав 



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 203 –

Мірча Еліаде, підсумувавши свої ідеї в книжці «Мефістофель 
і андрогін»; відзначивши андрогінізацію в ритуалі як надзви-
чайно важливий елемент, він, однак, лишив поза увагою об-
ряди родинного циклу [Еліаде 2001 (1962): 386].

У ритуалі, а надто весільному (переважно в обряді «цига-
ни») і частково поховальному (у тих його варіянтах, де побу-
тували ігри при небіжчикові), прикметним було також жар-
тівливе переодягання у протилежну стать будь-кого з учас-
ників. У таких ритуальних діях гіпертрофовано обігрують 
еротичні мотиви. У переодягнутих осіб змодельовано з під-
ручних матеріялів великі статеві ознаки – велетенський фа-
лос в удаваного молодого, яким переряджали жінку, і об’ємні 
груди в удаваної молодої, якою ставав чоловік. Робили му-
ляж дитини, яку тримала на руках «молода». Така ритуаль-
на травестія є жартом, бешкетом. 

У цьому розділі ми розглянемо інші ситуації – викорис-
тання елементів ґендерно значущого одягу стосовно іншої 
статі, але не з метою травестії чи жарту, а в контексті сакраль-
них обрядових дій.

На Закарпатті як типовий зафіксовано звичай, коли при 
переході в хату молодого «вкладали на голову молодиці му-
жеський клебень [капелюх]» [Жаткович 1896: 15, пор.: 
Чубинський 1872: 610]. У центральних областях України на-
речена використовувала чоловічий капелюх в іншій риту-
альній ситуації: під час обряду комори «молода і спить у 
шапці молодого» [Гриша 1899: 139, паралелі: Литвинова-
Бартош 1900: 149, Маркевич 1860: 140, Малинка 1897: 128]. На 
Чернігівщині, описує Пелагея Литвинова-Бартош, «дружко 
бере з голови молодого шапку і надіває її на голову молодої» 
[Литвинова-Бартош 1900: 149].

Водночас відомими є звичаї, коли, навпаки, до нареченого 
застосовують дії з жіночим головним убором. Скажімо, його 
покривають: «Беруть дві свашки намітку, стануть на лавці, що 
одна свашка коло молодого, а друга коло молодої і махають 
над молодими наміткою» [Гриша 1899: 134, паралель: Гнатюк 



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 204 –

1908: 25], ця дія називається 
«покривають їх» [Ящур
жинський 1896: 37], інколи 
так чинять із молодим окре-
мо [Шухевич 1902: 27]. Тепер 
у Східній Україні покрива-
ють молодих так само, тіль-
ки використовують для цьо-
го фату [ЛугКрмМкв].

І сама дія «покривання» 
(накладання хустки на го-
лову), надто враховуючи її 
сексуальні конотати [Бай
бурін 1993: 79]19, і атрибут 
«намітка» є суто жіночими.

На Бойківщині «моло-
дого убирали в такий до-
вгий червоний пояс, се був 
жіночий пояс, се жінки но-
сили» [ЛьвСкПш]. З опису 

не зрозуміло, куди пов’язували пояс. Але використання жі-
ночого пояса, яким перев’язували через плече не тільки мо-
лодого, але й інших учасників весілля («Той перевєзав сї жо-
ночим поясом через плече, приходить тай каже...» [Волошин
ський 1919а: 33]), добре знають по всій Україні.

Інколи знаки протилежної статі застосовували в ритуалі 
симетрично – і до чоловіка, і до жінки. В карпатській тради-
ції головні убори молодих були однаковими – «клебаня [ка-
пелюх] i вiниць на нiй» [ЛьвСкЯл, паралелі: Кузів 1889: 285, 
ЗкВолПт]. Зауважмо, що вінець на шапці нареченого інколи 
називали «чепцем» (!) [Гнатюк 1908: 7]. 
19 Ця гра смислів у значенні слова покривати наводить мене на думку 
щодо іншої цікавої лексичної трансформації. В карпатській традиції 
жіночий головний убір називався шірінкою, пізніше лексема закріпи-
лася за застібкою (зазвичай блискавкою) на чоловічих штанях.

62. Молодий із жіночою хусткою  
з китицями на плечах



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 205 –

Прикметний для весілля обмін знаками зі статевою се-
мантикою представлено в одному доволі рідкісному обряді: 

Вона стоїть за столом с колачем в руці [у виносці: «Крізь ко-
лач є пересилина чирвона фустка»], а він перед столом з 
шєпков в руці, тай вона потрісає колачем до него коло сво-
го чола, а він до неї шєпков і підскакуют раз на однї, а дру-
гий раз на другі нозї...; відтак він бере від неї колач, а ї дає 
шєпку на голову і знов підскакуют. 
� [Волошинський 1910–1913: 24].

На Херсонщині, коли покривали молодих, наречена си-
діла на колінах нареченого, а коли хустку опускали – моло-
ді цілувалися [ХрсНввОск].

Для весілля загалом, отже, властивим було симетричне роз-
гортання теми андрогінности і стосовно молодого, і стосовно 
молодої. Уподібнення молодят проявлялося інколи й у схо-
жості верхнього одягу: обоє в ґуґлях, гунях, серм’ягах тощо. 

63, 64. Вінок на крисані молодого. 
Порівняйте цей головний убір  

з головним убором дівчат  
того ж реґіону



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 206 –

Дещо інакшою є ситуа-
ція в поховальному обряді: 
я знайшла чимало зразків, 
коли померлого чоловіка 
наділяли елементами жі-
ночого одягу, однак не вда-
лося віднайти випадки, 
щоб елементи чоловічого 
одягу використовували в 
уборі жінки. Чоловіка, на-
приклад, «пітпирізуют жо-
ночим поясом» [Воло
шинський 1919б: 196], чор-
ною биндою (кодою) [Ку
зеля 1912а: 363], хусткою 
[Зубрицький 1912: 213], ба-
ріжем [Бордейний 1912: 
348] (жіночий головний 
убір). Померлому парубко-
ві на шию в’язали «чорну 
хустку із китицями, т. зв. 
басму», яка була жіночим 
головним убором [Кузеля 
1912б: 364].

Ноги покійникові, як 
вже сказано, обмотують тканинами, призначеними для жі-
ночих головних уборів: «намітка із серпанку» [Брояковський 
1912: 389], намітка [Чубинський 1872: 702 і Милорадович 
1897: 167], «кавалок рантуха» [Кисілевська 1912: 299]20.

20 Пор. з опозиційним обрядом, коли зведеницю покривали онучею: 
«Бере моша насамперед онучю і кидає її на голову [покритці]» 
[Гнатюк 1919: 317], або приданам нечесної молодої «зав’язували го-
лови онучами» [Маркевич 1860: 142], «Приїхали мати з батьком, по-
віходили кошянки, почепили на матер унучу» [Кравченко 1914л: 
191]. У покійника, отже, головним убором обгортали ноги, а голову 

65. Хрести на священних місцях  
всуціль завішені «жіночими»  

знаками – хустками, стрічками, 
рушниками, квітами



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 207 –

«Жіноча» тема виразно простежується і в інших випад-
ках. Інколи для покривання покійника використовували жі-
ночу хустку [Кузьмак 1912: 291, Кисілевська 1912: 300], інко-
ли «дають на сю ціль шлюбний рантух» [Онищук 1912а: 234, 
паралель: Михайлецький 1912: 310], «вінчальний... платок» 
[Васильев 1890: 318].

Отже, бачимо стале використання елементів жіночого 
одягу серед атрибутів покійника, а от чоловічого одягу в 
атрибутиці покійниці нема.

Родильний обряд представляє істотно складнішу струк-
туру розглядуваного коду, бо тут розгортаються три різні 
переходи: матері, батька та дитини.

Проблему статі народженця досліджував Альберт Бай
бурін, який переконливо доводить: «У перебігу ритуалу 
стать дитини навіть не підтверджується, а формується, “ство-
рюється”» [Байбурин 1997: 42]. Дитину тривалий час (пере-
важно до 5–6 років) вважали статево невизначеною особою. 
За доказ невизначености статі править факт, що в дитячому 
одязі, як зазначають дослідники, «не було поділу за статтю. 
Хлопчики й дівчатка до 5–6 р., а інколи навіть і старші носи-
ли лиш сорочку» [Щербій, Гурошева 1999: 99]. На Херсонщині 
90-річна респондентка: «Я б тобі сказала – тоді не розбереш, 
чи дівчинка, чи хлопчик. І в хлопчика така рубашечка, і в ді-
вчинки таке платтячко довгеньке» [ХрсБілШБ].

Водночас у деяких варіянтах одразу по народженні не-
мовля загортають «обов’язково в батьківську сорочку» 
[Ящуржинський 1893: 78], «в чоловічу чисту сорочку» [Мар
кович 1854: 343, паралелі: Иванов 1897: 29, Иваница 1853: 350, 
Милорадович 1897: 230]. В інших варіянтах: «Новонаро
дженого загортають у “ перший одяг” – у батьків сюртук, 
жилет, сорочку, або будь-що інше – хоч кожух батька» [Кази
мир 1907: 209].

нечесній молодій – шматами, які вийшли з ужитку або якими обмо-
тували ноги.



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 208 –

Ґаліна Маслова пише: «Загортати дитину в сорочку бать-
ка – загальнопоширена традиція у східних слов’ян. Про со-
рочку матері згадують рідко» [Маслова 1984: 103]. Додам, що 
батькова сорочка поширена переважно в момент народжен-
ня або до хрещення, тобто в найурочистіші миті.

На перший погляд, мало ймовірною може видатися тра-
диція звертатися до дітей «сину», незалежно від статі. Але 
ще Дмитрій Зеленін коротко зазначав, що в російських селах 
дитину обох статей називають «мальчиком» [Зеленин 1930: 
31]. У Західній Україні ця традиція жива донині. В етногра-
фічних даних цю форму звертання зафіксовано як в обрядо-
вих діялогах, так і у фольклорі. На привітання молодій від-
повідають: «Слава навіки, приходи, сину, здорова» [Воло
шинський 1919а: 28]. Або: 

Нагадай си ненько моя, чи не жаль ти буде, 
Що ти мене віріжєєш межи чужі люде? 
Ой, якби я, мій синочку, тибе жєлувала, 
Я бим тебе межи чужі люди ни давала;

А я хатку замітала, та й сі засміяла, 
Моя ненька здогадлива та й сі здогадала,
А знаю я, мій синочку, я всі твої гадкі, 
А ти сі вже не забавіш до чужої хаткі

[Волошинський 1910–1913: 26, 27];

Я, синку, не Бог долечку вибирати, 
Якус заслужила, якус заробила,
Таку будеш мати

[Голубовичева 1919: 182],

Ненько моя, старенькая, та якже я вас прошу, 
Купіт мені попліточки, най ще одни зношу. 
Гадалам ти, мій синочку, купити, купити, 
Коло краму густо було, не мож доступити

[Волошинський 1919а: 33; паралель: 
                                 Шухевич 1902: 34]. 



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 209 –

У колискових: 

Ой спи, дитя, колишу тє,
Як ти заснеш, я лишу тє.
Відійду тє в чисте поле, 
Спи, Марисю, спи, соколе

[Дитячий фольклор 1986: 27].

Відзначу також, що результати картографування матері-
ялів родинної обрядовости Наталії Гаврилюк свідчать про 
типовість пострижин, які виконували чоловіки [Гаврилюк 
1981: 176, табл. 14].

Використання чоловічих, читай – позитивних, означни-
ків щодо дитини можна вважати складником загальної інте-
ґративної скерованости обряду і звичаю на соціяльне зрос-
тання та розвиток. Ці чоловічі позначники можна протиста-
вити жіночим у поховальному обряді.

Загортання дитини в батькову сорочку має позитивні, ві-
тальні конотати щодо дитини, одначе ці дії можуть набути 
зворотного значення, коли їх розглядати в контексті дискурсу 
батька. Те, що пригрудча загортали в сорочку, яка є символіч-
ним субститутом тіла, можна розглядати як символічне пере-
бування дитини в батьковому тілі, отже, тема батька здобуває 
«жіночі» конотати. Відповідно до емічних мотивацій, малюка 
загортають у батькову сорочку, аби тато полюбив його.

У деяких варіянтах дитину загортають у батькову сороч-
ку, коли несуть хрестити [Милорадович 1897: 230]. Нове «на-
родження» – тепер уже як християнина – відбувається мов-
би з батькового тіла. Так розокремлюється біологічне наро-
дження жінкою і культурне народження чоловіком, яке й 
марковано як справжніше та релевантніше, адже, у випадку 
смерти до хрещення, народженець не вважатиметься за лю-
дину. Культура тут визначає, детермінує природу.

Існують і інші форми символічної імітації народження 
дитини батьком. Вони актуалізувалися переважно в критич-
ній ситуації ускладнених пологів. У таких випадках «жінки 



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 210 –

народжують, сидячи на колінах своїх чоловіків» [Talko-
Hryncewicz 1893: 73, пор.: Милорадович 1897: 18]. Архі
тектоніка пози, взаємне розміщення передає ідею спільного 
народження. Цю семантику поглиблюють інші способи до-
помоги жінці через чоловіка: «Розв’язують батькові комір со-
рочки і учкур, і так він сидить перед роділею аж поки вона 
не народить» [Богуславский 1855: 163]. Розв’язані вузли на 
пазусі й пахові, знаках-локусах духовного і плотського, бу-
цімто сповіщають про вивільнення, вихід душі та тіла, – тоб-
то дитини. Дмітрій Зєлєнін описав обряд при важких поло-
гах, коли чоловік роділлі одягав жінчину сорочку, спідни-
цю, голову завивав хусткою і стогнав, імітуючи пологи [цит. 
за: Маслова 1984: 102]. Всі ці деталі показують, як ритуал на-
магався передати функцію народження чоловікові у випад-
ку, коли жіноче тіло з певних причин не могло відкритися, 
випустити, дати дорогу дитині. 

У м’якшій формі подібний намір виражено й такими об-
рядовими діями, як «переступати через нижню білизну чо-
ловіка, або й через самого чоловіка, який для цього лягає на 
землю спиною догори» [Иванов 1897: 25], або «переступати 
через штани чоловіка» [Милорадович 1897: 17, паралель: 
Малинка 1898а: 259], «жона» має тричі переступити через 
«ґаті ґазди» [Жаткович 1896: 21], що було способом пришвид-
шити або полегшити народження дитини. 

Поряд із моделюванням андрогінних мотивів стосовно 
батька симетричну тему розвинуто і стосовно самої поліжни-
ці, коли на неї одягають чоловічі речі. Часто перед пологами 
на жінку «одягають сорочку чоловіка» [Милорадович 1897: 
17, паралель: Онищук 1912в: 95]. Конфлікт між статтю та 
культурними маркерами (одягом) був, зрозуміло, еліміналь-
ним ходом. Але тут водночас фігурують і позитивні кореля-
ти концепту «чоловік». Цей позитивний смисл наголошують 
народні мотивації: поліжниця «сокотит сї ис перед чужих и 
накигає на себи хлопську (чоловічу) сорочку і зав’язує у со-
рочку чисник тай троньки соли» [Онищук 1912в: 95]. 



3. Конструювання тіла через одяг у ритуалі

– 211 –

Тобто, як і у весільному обряді, тут зустрічаємо також 
симетричну тему андрогіну і стосовно чоловіка, і стосовно 
жінки.

Отже, у серединних обрядах – молодих на весіллі, а та-
кож матері й батька в родильних обрядах – тема андрогін-
ности стосується й чоловіка, й жінки. Однак у випадку не-
мовляти і небіжчика прикметним є домінування того кон-
цепту, що правив за маркер типу переходу: жіночі маркери 
активізуються в поховальному обряді і мають радше елімі-
нативну дію, а чоловічі – у ритуалістиці дитини і мають по-
зитивне призначення.

Завершення ритуальних тем, де використовували марке-
ри протилежної статі, відбувалося через підкреслення в різ-
ний спосіб статі – одягом, ґендерно специфікованою робо-
тою тощо. Найрепрезентативніше і найширше це представ-
лено у весільній обрядовості, де цю тему «долучено» до за-
вершальних обрядів, коли молодій пов’язували хустку по-
жіночому, переодягали її в жіноче вбрання (з весільного), вона 
виконувала хатню роботу: підмітала, приносила води, готу-
вала ритуальний сніданок, запрошувала до столу своїх бать-
ків, пригощала тощо. У дитини переходовий процес тривав 
набагато довше і виходив далеко за межі власне ритуалу: її 
стать фіксували у звичаєвому порядку, поки дитя здобувало 
господарські вміння та навички, що закріплювалося низкою 
менш значущих обрядів: пострижин на чоловічу й жіночу 
стать, пошиття перших штанців, опанування ґендерно від-
повідних робіт тощо.

Застосування одягу протилежної статі свідчить про пев-
не порушення ґендерної межі, розмивання її або нівеляцію. 
Щось подібне відстежив і Віктор Тернер, коли відзначив таку 
рису лімінальности: «зведення статевих розбіжностей до мі-
німуму», на противагу «максималізації» їх у статусній систе-
мі [Тэрнер 1983 (1969): 179].



Розділ третій. Одяг як знак (у звичаях і обрядах)

– 212 –

Дослідники почали відзначати особливості порушення 
опозиції чоловічий – жіночий у символіці девіянтних соціяль-
них груп: «У категорії вдівства помітно ослаблено або пору-
шено опозиції чоловічий – жіночий... У дівочих ворожіннях 
(Боснія), як із курника першим з’являється півень, це віщує 
одруження з парубком, а як курка – з удівцем. Прикметно, 
що жіноча символіка “лівого” застосовна до вдівця: права 
коса у дівчини товстіша – вийде заміж за парубка, а ліва – за 
вдівця (Київщ.)» [Гура, Кабакова 1995: 294]. Отож помітно, 
що «жіноча» символіка активізується стосовно чоловіка-
вдівця як супровідна риса його соціяльної неповноцінности. 
Лімінальних осіб теж розглядають як марґінальну групу.

Розмивання ґендеру логічно вписується в низку інших 
лімінальних тем – нерухомости, недієздатности, сліпоти, ні-
моти, глухоти, тілесної нефункціональности тощо. 



– 213 –

Висновки

Структурно-семантичний підхід, застосований у цьому 
дослідженні, дав змогу зіставити символічні ритуальні тек-
сти не лише на рівні синтагм, але також і парадигм. На мою 
думку, – і це те, про що мені йшлося в монографії, – смисли 
ритуалу активно виникають і оприявнюються (синтезують-
ся) через структурну взаємодію, парадигматично. З арсена-
лу таких структурних взаємодій, простежених у книжці, зга-
даю тут чотири головні. 

Перш за все це моделювання втрати тілесних функцій 
(нерухомість, недієздатність, сліпота, німота, глухота тощо) 
і загалом тілесного розпадання (розбирання) та неатропо-
морфности (кокономорфність, перинатальність), а відтак 
поворот лінії ритуалу на інтеґративний лад, – моделюван-
ня теми набуття тілесних функцій, що є метафорою пере-
ходу. 

Ще одну структурну та семантичну лінію простежено на 
рівні значущих елементів одягу – пояса, головного убору та 
взуття, – зіставних із трьома рівнями мітопоетичної світобу-
дови. Їх аналіз свідчить: пояс і взуття вилучають тільки в жі-
нок й у небіжчиків обох статей, а вилучення головного убо-
ру стосується переважно померлих чоловіків і живих обох 
статей. Така послідовність описує універсальні парадигми: 
жінка/смерть/низ і чоловік/життя/верх. 



Висновки

– 214 –

Окрему ритуальну систему зіперто на використанні еле-
ментів одягу протилежної статі. В серединних обрядах (щодо 
молодих на весіллі, матері/батька в родильних обрядах) 
тема андрогінности є значущою для обох статей, натомість у 
випадку рамкових обрядів (щодо немовляти та небіжчика) 
домінує той концепт, що маркував тип переходу: жіночі 
означники активізуються в поховальному обряді, чоловічі – 
у ритуалістиці народженця.

Ще одне спостереження стосується взаємодій між риту-
альним та звичаєвим дискурсами: вони можуть збігатися, 
але можуть і перебувати в протифазах. Наприклад, коли ди-
тина народжується, то в логіці рамкового родильного риту-
алу активізується інтеґративна фаза. Її задано темами рухли-
вости, дієздатности, зору, надмірної одягнутости, тілесної 
«апробованости». Втім, у загальножиттєвому контексті ди-
тинство – соціяльно неповноцінний вік. Тому водночас (а 
часто-густо і тими самими засобами – сповиванням, коли-
санням) тут задано і теми тілесної неповноцінности – коко-
номорфність, нерухомість, сліпота тощо. Ці теми постають 
за межами ритуалу як звичаєва, повсякденна поведінка. У 
випадку першої фази весілля подибуємо ту саму контровер-
сію між ритуалом і звичаєм: суміщені в певний момент елімі-
нативна фаза ритуалу (кокономорфність, недієздатність, не-
доодягнутість тощо) – та дії на позначення піку життєвої ак-
тивности (надмірна одягнутість, максимальна комплек-
тність і кількість одягу). Риуальна та звичаєва логіки узго-
джуються на завершальних фазах весілля, так само як узго-
дженими виявляються перша, елімінативна щодо тіла, фаза 
поховального рамкового ритуалу і старість.

Ці та решта системних смислів, досліджених у моногра-
фії, постають з аналізу символіки тілесности, – структури, 
функцій, атрибутів і властивостей тіла.



Додаток

Душа-пташка-жінка:  
генеза, типологія,  

семантика
(на матеріялі археологічних культур  

і етнографічних джерел)





– 217 –

1. Фольклорні птахи-душі  
й вісниці смерти*

Орнітоморфна1 символіка привертала увагу дослідників 
від самих початків етнології. За основу для систематизації 
даних науковці інколи брали функціональну або мітологіч-
ну роль птаха. На цьому підході ґрунтуються окремі праці 
Потебні [Потебня 1865: 55–105], Коробки [Коробка 1909], 
Даниліва [Данилов 1906], Сосенка [Сосенко 1928: 269–287]). 
Із досліджень випливає, що одну символьну функцію мо-
жуть виконувати кілька різних видів птахів. 

Значно частіше в основу аналізу покладали не функцію, 
а вид птаха, за принципом «окремий вид птаха – окрема 
символьна функція». Серед найрепрезентативніших згадає-
мо дослідження Миколи Сумцова про ворону [Сумцов 1890], 
Ченка Зібрта про зозулю [Zibrt 1887], Юзефа Ґайка про 

1 Орнітоморфна – у формі птаха.

* Це дослідження написано за підтримки Інституту народознавства 
(1995) й Інституту мистецтвознавства, фольклористики та етнології 
ім. М. Т. Рильського (2004) НАН України. Авторка висловлює щиру 
подяку науковицям Національного музею історії України Олені 
Якубенко і Тетяні Радієвській, а також науковицям Музею історії міс-
та Києва Наталі Будзинській і Вірі Павловій, які допомогли ознайоми-
тися з археологічними колекціями періодів палеоліту, енеоліту та дав-
ньоруського середньовіччя.



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 218 –

півня [Gajek 1934]. Загальніші, оглядові роботи з вивчення 
символіки птахів у народній культурі зазвичай теж базовано 
на принципові виду птаха ([Костомаров 1994 (1843): 88–107], 
[Митрополит Іларіон 1965: 71–78], [Чубинський 1995: 64–69], 
[Килимник 1962: 311–320], [Булашев 1992: 347–353], [Gloger 
1877] та інші). Такий підхід давав змогу виявляти мітологічні 
риси кожного виду, але водночас залишав поза увагою спіль-
ні мітологічні ознаки кількох видів, а понад те випадки, коли 
вид птаха у фольклорному чи обрядовому тексті взагалі не 
позначувано.

За радянських часів аналіз орнітоморфної символіки три-
вав. Єлєазар Мєлєтінський у монографії про палеоазійський 
мітологічний епос досліджує міт про Ворона [Мелетинский 
1979], традицію ритуального поїдання горобців розглянула у 
статті Людміла Тульцева [Тульцева 1982], опис унікального 
необрядового голосіння із зозулею подано у статті Єлєни 
Разумовської [Разумовская 1986]. Сучасні монографії та стат-
ті, присвячені орнітоморфній символіці ([Агапкина 2000], 
[Гура 1997], [Никитина 2002], [Курочкин 2003], [Свешиева 
2001], [Bartmiński 1997–1998]), засвідчують актуальність теми. 

Від середини ХХ століття орнітоморфну символіку поча-
ли досліджувати у структурно-семіотичному аспекті. Птаха 
у структурно-семантичному аналізі вважають одним із цен-
тральних сакральних знаків, адже в різних культурах він ві-
дігравав роль маркера горішніх сфер у картині світу, що її 
представлено символікою Світового дерева (чи його симво-
лічними аналогами). У семіотичних концепціях птаха пов’я
зували з верхніми сферами космосу, він корелює з позитив-
ними частинами бінарних опозицій, зокрема – верх, чоловік, 
життя. Протиставленням образу птаха є «тваринні класи-
фікатори низу – хтонічні тварини», які, своєю чергою, коре-
люють із концептами неґативними – низ, жінка, смерть 
[Іванов, Топоров 1997: 346].

Вивченню системи бінарних опозицій присвячено сотні 
наукових розвідок, статтей і монографій. Закономірність па-



1. Фольклорні птахи-душі й вісниці смерти

– 219 –

радигматичної тотожности правих і лівих частин бінарних 
опозицій багаторазово підтверджував аналіз хронологічно, 
територіяльно та жанрово різнорідного матеріялу (літерату-
ру див.: [Еліаде 2001 (1957); Иванов 1998a; Толстой 1995 (1987)]. 
Згідно з цими дослідженнями, в опозиціях верх–низ, чоловік–
жінка, життя–смерть, птах–змія ліві їхні частини (низ, жін-
ка, смерть, змія) як символічні класифікатори низу є семан‑
тично тотожними. Так само ототожнювано і праві частини 
опозицій – верх, чоловік, життя, птах. Цю закономірність 
уважають універсальною прикметою картини світу, описа-
ної символікою Світового дерева, яка пояснювала й визнача-
ла основні засади організації й функціонування всіх сфер 
традиційного суспільства2.

Під час ревізії матеріялу традиційної культури й архаїчних 
вірувань крізь призму щойно названих кореляцій впадають в око 
випадки, коли загальну логіку бінарних опозицій порушено. Так є з 
символікою птаха, який у певних типах вірувань може вті-
лювати в собі не чоловіче, а жіноче начало. На думку дослід-
ників, це притаманно, наприклад, ластівці, зозулі, лебедю, 
куріпці, перепілці, почасти сові й іншим [Гура 1997; Ники
тина 2002].

Таким «нетиповим» ситуаціям, коли всупереч теорії птах 
перебуває у смисловому й символічному зв’язку з «низинни-
ми» концептами смерти й жінки, і присвячено цю статтю. 
Йдеться про вірування й уявлення про душу-пташку.

2 Універсальні двійкові дескриптори було виявлено під час досліджен-
ня не тільки архаїчних і традиційних культур. Ще антична школа пі-
фагорійців постулювала, що бінарні опозиції парного і непарного на-
лежать до системи таких протиставлень і визначають усю картину сві-
ту. Починаючи з 1920-х років структуралісти Празької школи наполя-
гали на визначальній ролі бінарних опозицій у конструюванні мовної 
системи. Пізніше структурні методи було застосовано до об’єктів ін-
ших гуманітарних (історія, література, етнологія), точних (фізика, кі-
бернетика), природничих (біологія, медицина, геологія) дисциплін 
[Иванов 1998a].



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 220 –

Системне вивчення матеріялів традиційної культури ви-
явило значну територіяльну поширеність вірувань, у яких 
душу уявляють птахом або птаха пов’язують із топосами 
душі й місця перебування душ ненароджених і померлих, 
куди ті відходять або звідки приходять.

Цю роль птахів-душ в українських віруваннях викону-
ють різні птахи – ластівка, пугач, горобець, голуб, зозуля, 
півень. Але доволі часто йдеться про пташку загалом; на 
Снятинщині, наприклад, вважали, що «душа має вид: птиці, 
мухи, пари» [Онищук 1912: 323]. Колесса, аналізуючи віру-
вання про душу й посилаючись на Котляревського та 
Нідерле, узагальнив: «Душа звичайно приймає вигляд пта-
ха, голуба, ластівки, зозулі, соловія, крука, мухи, пчоли» 
[Колесса 2001 (1930): 21].

У поетичних і прозових творах двох останніх століть ак-
тивно використовують образ душі-птахи: виданий нещодав-
но том «Матеріялів до словника метафор і порівнянь росій-
ської літератури ХІХ–ХХ ст.», що його цілком присвячено 
птахам, потвердив це і засвідчив, що за метафору душі й сер-
ця правили пташка, ластівка, голуб, орел, лебідь, альбатрос, 
кречет, яструб, чайка, буревісник, стриж, сова, гуска, дрохва, 
ґаґара (гагак), зяблик (зяблиця), горобець, ворона, курка, пі
вень, іволга (вільга), сокіл, синиця, зозуля, вільшанка, щи-
голь та інші [Кожевникова, Петрова 2000: 131–143].

Поза анімістичним образом у традиційній культурі 
птахи не менш часто виступають віщунами смерти. 
Внаслідок смислової споріднености можна припустити, 
що обидві ці функції – птах-душа і птах-віщун – є гене-
тично спорідненими й походять із вірувань, згідно з якими 
птахи відлітають в місця перебування людських душ. 
Символічні функції птаха – анімістична та віщувальна – 
зіставні й у тому, що їх приписують багатьом різним пред-
ставникам птаства, хоч інші функції конкретних видів пта-
хів є цілком різними і мають чітку персоніфіковану харак-
теристику.



1. Фольклорні птахи-душі й вісниці смерти

– 221 –

Алєксандр Ґура в монографії про символіку тварин у 
слов’янській традиційній культурі на широкому загально
слов’янському матеріялі детально аналізує орнітологічну 
символіку. Функцію віщунки смерти відзначено для біль-
шости з птахів: 

Народна уява виявляє зв’язок птахів сімейства воронових зі 
смертю та світом мертвих. <...> Усі ці хижі птахи [яструб, 
шуліка] пов’язані з символікою смерти, мотив якої присут-
ній в обрядових текстах. <...> В Україні й на Поліссі сороки, 
що стрекочуть на хаті, особливо вночі, віщують смерть ув 
оселі. <...> Прикмета, що крик сови, сича або пугача побли-
зу житла пророкує смерть, є знаною в усіх слов’ян. <...> 
Горобець, що б’ється у вікно, віщує смерть когось із близь-
ких. <...> Одуд, що стукає в кут оселі, провіщає смерть у 
хаті. <...> Згідно з повір’ям, голуб з’являється в момент чиє-
їсь смерти <...>, коли залетів у дім, пророкує смерть. <...> 
Ластівка, що залетіла у вікно, – до покійника. <...> Приліт 
зозулі в село, до будинку, її кування на даху або поблизу 
знаменує смерть. <...> У всіх східних слов’ян поширена 
прикмета, що дятел, довбаючи стіну або кут будинку, про-
зирає в ньому небіжчика. <...> У Далмації відома прикмета: 
зустріч із куріпкою загрожує мандрівникові смертю. 

 [Гура 1997: 536, 546, 561, 569, 598, 602, 617, 629, 705, 714, 718]

А пугач, в нас ту говорят «нiчвик» – то на смирть. Нiчвик 
вночi туй по сiй тирiторiї квiчит [показує навколо будин-
ку] – туй буде смирть, обизательно буде, се чиста правда.

[ЗкВолЩр]

Дуже часто навіть ув одній локальній традиції вісниками 
смерти вважають різних птахів (хоч і не всіх):

Круки, тоти, як ворона, як лiтають над хатою, на смерть. 
Крук круче на смирть. Або як птах удариться в вiкно – 
тоже. Якби зозуля кувала там на моїй яблiнцi, або на моїй 
хатi, то кажуть, там буде смирть. А курка як запiє, то тоже 
нефайно, то хтось в роду помре.

[ЛьвСкПш]



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 222 –

Людміла Тульцева аналізує традицію ХІХ століття риту-
ального поїдання або спалювання горобців. Аналіз і польо-
вого, й літописного матеріялу приводить дослідницю до ви-
сновку про те, що «шанування горобця було пов’язане з 
культом предків» [Тульцева 1982: 165].

Ці та схожі уявлення про душу-пташку або пташку – ві-
щунку смерти подибуємо в народів усіх континентів: у віру-
ваннях тубільних племен Мексики і Бразилії, в абориґенів 
Австралії, в арабів-язичників, у північних народів нґанасан, 
обських уґрів, долґан, нанайців, нівхів, ульчів, якутів, ув ін-
дусів, німців (огляд літератури див.: [Милорадович 1897: 177, 
Маєрчик 1996: 92–93]).

На зв’язок між птахом і смертю вказували й раніше. 
Микола Сумцов на потвердження цієї ідеї наводить давню 
кельтську пісню, де на загадку «Що чорніше за крука?» від-
повіддю є «Смерть» [Сумцов 1890: 75]. Класики пареміології 
М. Номис і Владімір Даль публікують у своїх збірках варіян-
ти однієї загадки: «Шило-мотовило попід небесами ходило, 
до нас прийшло» («Шило-битовило, по-немецки говори-
ло...») з різними відгадками: «Смерть» [Номис 1993 (1864): 
651] і «Ластівка» [Даль 1955 (1881): Т. 2]. Уявлення про душу-
пташку, вісницю смерти, дало основу сучасному синкретич-
ному образові «чорне крило смерти».

Мітологему «птахи – віщунки смерти» зафіксовано й в 
українській (знаній і за межами слов’янського простору) ди-
тячій грі, відомій під назвами «Крук», «Ворона», «Шуляк», 
«В яструба», – про неї писали ще Потебня та Сумцов. Обидва 
науковці нарізно один від одного дійшли думки, що ігровий 
мотив «заливання дітям очей [окропом] символізує смерть» 
[Потебня 1865: 96–99], а копання ями «може бути символіч-
ним вираженням похорону» [Сумцов 1890: 75]. З цим висно-
вком погодився й Ґура [Гура 1997: 553].

Серед найновіших етнографічних досліджень, де просте-
жено взаємопов’язаність концептів душі та птаха, згадаємо 
насамперед монографію Татьяни Аґапкіної. Дослідивши се-



1. Фольклорні птахи-душі й вісниці смерти

– 223 –

мантику печених до дня Сорока мучеників ритуальних орні-
томорфних або орнітономінованих хлібців «жайворонків», 
вона дійшла висновку про мітологічний зв’язок між ними та 
душею і предками. Дослідниця пише: «Ритуальна практика 
дня Сорока мучеників дає підстави не тільки бачити в пере-
літних птахах душі предків, але також уважати фігурні хліб-
ці, які готували цього дня, їхніми символічними заступника-
ми» [Агапкина 2000: 259]. І далі: «Східнослов’янські “жайво-
ронки” – не просто ознака повернення птахів навесні, а са-
мий звичай їх готувати – не тільки констатація їхнього при-
льоту. Фігурні хлібці є ритуальними символами, співвідносними 
не з птахом як таким, а з мітопоетичним концептом “повернен‑
ня предків”» [Агапкина 2000: 272]. Про народні уявлення щодо 
зв’язку птахів з душами предків йдеться й у інших розділах 
праці: «Ритуальне годування птахів-душ», «Жайворонки... як 
їжа померлих», «Поминальний аспект дня Сорока мучени-
ків», «Фігурні хлібці дня Сорока мучеників у контексті уяв-
лень про образ душі» [Агапкина 2000: 236–275].

Іншу розвідку, монографію Алли Нікітіної, присвячено 
образові зозулі у слов’янському фольклорі. Авторка вио-
кремлює таку функцію птаха, як віщування смерти або ін-
ших лих – хвороби, нещастя [Никитина 2002: 16–17]. Крім 
того, «як символ смерти зозуля нерідко фігурує в тлумачен-
ні снів» [Никитина 2002: 18], і в цих випадках «чітко прози-
рає одне з найдавніших уявлень про душу-птаха» [Никитина 
2002: 20].

Стосовно поширеної традиції питати в зозулі, скільки ро-
ків залишилося людині жити, дослідниця звертає увагу на 
те, що «у традиційному ритуальному звертанні до зозулі пе-
реважає форма запитання про час приходу смерти», «за 
принципом “скільки ще залишилося”, себто це питання про 
час смерти» [Никитина 2002: 19, 13]. Функція віщування, – а 
ще роль зозулі як небесної «ключниці» [Никитина 2002: 65–
67], – також свідчать про мітичний зв’язок пташки з місцем, 
де перебувають душі померлих і ненароджених.



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 224 –

Для слов’янських традиційних культур, отже, типовим є 
уявлення, що птахи є фольклорним образом прилітних духів пред‑
ків і відлітних душ померлих, а також що вони віщують набли‑
ження смерти.

Поза цим птахи можуть виступати вісниками, знаками 
прийдешніх подій, наприклад, імовірного весілля, наро-
дження дитини, гостей, хвороби, нещастя тощо:

У Білорусі, Україні й переважно на сході Польщі крик сови 
передають два різні словесні вигуки, і трактують їх по-різ
ному – або до покійника, або до народження дитини. <...> 

У білорусів Вітебського повіту <...> якщо вона [сорока] стре-
коче на даху, воротях і помітних із вікна будовах, то слід очі-
кувати прихід гостя в дім, якщо на самому вікні – то це буде 
«новонароджений гість», однак, якщо замість щебетання со-
рока на вікні стане цюкати й тертися дзьобом, то в хаті 
з’явиться «покутний гість», себто небіжчик.

[Гура 1997: 570, 563];

Іншою важливою мітологічною функцією птаства, пов’я
заною з душами предків, є принесення дітей: птах приносить 
дітей із місця їхнього побутування (інколи йменованого ви‑
рієм або раєм). У слов’янській традиції цю роль приписують 
різним птахам, найчастіше лелеці, але також сороці, ястру-
бові, сові, лебедеві, зозулі, чайці, вороні [Гура 1997: 540], во-
ронові, гусям, шулякові [Гаврилюк 1993: 181], вороні, журав-
леві, гусям, яструбові, лебедю, шуліці, зозулі, чайці [Вино
градова 2000: 350]. У решті традицій мітологічні функції цих 
птахів є надзвичайно різними й навіть антагонічними: леле-
ку й лебедя позиціоновано як «божих», «святих» птахів, а 
яструба, ворону – як нечистих і лиховісних [Гура 1997: 542], і 
тільки функція приносити дітей об’єднує їх.

Польські науковці опублікували народні тексти про пта-
хів (а також звірів і рослини), що їх зібрано на околицях 
Болгорая. Спільним для сюжетно різних оповідей є очевид-
ний мітичний зв’язок між птахом, душею та потойбічним іс-



2. Палеолітичні жінко-пташки

– 225 –

нуванням душ, що можна зрозуміти навіть із назв наративів: 
«3. Боцян приносить дітей; 12. Померла мати приходить до 
дитини в образі голубиці; 15. Крук провіщає небіжчика; 
21.  Перше кування зозулі [рахують, скільки років житиме 
людина]; 22.  Зозуля і Матір Божа опікуються сиротами; 
29. Крик сича провіщає народження або смерть [Adamowski, 
Bartmiński, Niebrzegowska 1995: 140–147].

Як видно з цих прикладів, образ птаха втілював народне 
уявлення про смерть і відвідування місця, де перебувають 
душі померлих і ненароджених, а відтак запроваджував кон-
цепт жінки до дискурсу народження, «приведення» дітей та 
опіки над ними.

Як пояснити існування стійких уявлень про птаха, який є 
вісником смерти, нещастя, хвороби, уособленням душі померлого, а 
також виконує жіночу роль «приносити дітей», – уявлень, які су-
перечать панівній моделі, де птах асоціюється з верхніми плас-
тами світобудови та є уособленням патріярха-деміюрга? Не
зрозуміло також, чому анімістичну функцію приписують тако-
му розмаїттю птахів, решта індивідуальних мітологічних влас
тивостей яких дуже відрізняються і навіть є протилежними.

Шукаючи відповіді на ці запитання, виходимо на іншу 
проблематику, зокрема ґендерну, щодо якої я висуну далі ряд 
гіпотез. Я спробую відповісти на питання, що його поставле-
но в першому розділі монографії: чому жіночу тему (жіночий 
перехід, жіночу символіку) розроблено в обрядах переходу 
детальніше й ретельніше, ніж чоловічу? А також висловлю 
свої міркування, чому ідея про існування матріярхату за доби 
палеоліту радше є конструктом модерного патріярхального 
мислення, аніж віддзеркалює певні доісторичні реалії.

2. Палеолітичні жінко-пташки

Аналіз матеріялів верхнього палеоліту виявив у його гра-
фічних і скульптурних зразках анімістичні знаки: тему душі 
уособлював синкретичний образ жінки та пташки. Цю ідею 



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 226 –

детально опрацював знаний радянський палеомистецтво
знавець Абрам Столяр.

1908 року в печері Піндаль (Іспанія) археологи виявили 
пізньопалеолітичне наскельне ґравірування. Композицію 
утворювали зображення пораненого бізона і двох фігур, які 
падали перед бізоном, одна з них – виразно чоловіча (позна-
чена фалосом), друга – без прикмет статі. Знизу, під бізо-
ном, було зображено шість клавіформ, що тривалий час ста-
новили головну загадку композиції. У змаганні гіпотез із ча-
сом перемогла одна: знаки було розшифровано як схематич-
ні зображення жіночого тіла3. Столяр підсумовує: «Завер

3 «Нині низка арґументів дає змогу з певністю дешифрувати їх [клаві-
форми] як профільні жіночі знаки. Зокрема, аналогічну побудову 

66. Наскельне ґравірування в печері Піндаль, Іспанія



2. Палеолітичні жінко-пташки

– 227 –

шальну частину композиції Піндаля, ймовірно, <...> пред-
ставлено рядом якихось “жінок”» [Столяр 1985: 252].

1940 року в Ляско (Франція) у «Шахті з мертвяком» було 
виявлено іншу композицію: згори – поранений бізон, перед 
ним падав горілиць позначений фалосом чоловік, а знизу, 
під бізоном і чоловіком (там, де на піндальському ґравіру-
ванні наявні жінки), – пташка на жердині. Порівнюючи сю-

ланцюжка людей можна спостерігати в барельєфі Терм Піяла й у ма-
лих ґравіруваннях Брюнікеля, Лєз Ейзі та Ель Валь. Вирішальним до-
казом на користь запропонованого тлумачення є скульптурні прото-
типи цієї площинної ідеограми (профілі схематичної стрижнеподіб-
ної статуетки Дольні-Вестоніце та її мадлєнських реплік у Ґенесдорфі)» 
[Столяр 1985: 252]. Зображення жіночої статуетки з Дольні-Вестоніце 
див. іл. 69.

67. Композиція в «Шахті з мертвяком», Ляско, Франція



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 228 –

жетні зображення з 
печер Піндаль і Ляско, 
Столяр зазначає: «Від
різняються композиції 
лише завершальними 
фігурами, які, воче-
видь, підсумовують 
описану сцену. Тоді 
стає ймовірним при-
пущення, що між 
“жінками-клавіфор
мами” та символом 
птаха існував прямий 

зв’язок, у схожих контекстах вони могли виступати у при-
близно ідентичній, взаємозамінній ролі» [Столяр 1985: 253]. 
Цю гіпотезу дослідника потверджують інші наскельні зобра-
ження та малі скульптурні форми, в яких представлено син-
кретичне поєднання ознак птахи й жінки: «Аналіз цілого ре-
пертуару верхньопалеолітичних зображень потверджує 
припущення про семантичну дотичність образів жінки та 
птахи (ще й активізованих у ситуації, трагічній для чолові-
ка) <...>. Скажімо, у правій половині багатопластових ма-
люнків на глині Стели ієрогліфів у Пеш-Мерль, що містять 
чимало зображень звірів (насамперед мамонтів), вичленову-
ють композицію, яка має єдиний задум. Вона складається з 
чоловічої безголової фігури, яка “падає”, як і в Ляско, і по-
вернутих до неї трьох жінок. Профілю однієї з них прита-

69. Стрижневидна 
схематична фігурка 
з Дольні-Вестоніце, Чехія

68. Графічне зображення жінки на 
колотушці з Пшедмоста, Чехія 



2. Палеолітичні жінко-пташки

– 229 –

манні деякі риси птаха (“крильце” замість руки, контур по-
вернутої голови). Дві її “супутниці” – безголові, їхні тіла за-
вершено багатозначно відкритими шиями. З-поміж зобра-
жень, що передають у іншому поєднанні той самий синкре-
тизм образів жінки і птахи, дуже прикметними є відомі 
“пташки” з Мізина» [Столяр 1985: 253]. Науковець також 
звертає увагу на «загострені голови двох жіночих барельєфів 
Льоселя, які <...> теж схожі на пташині», на схематичну жін-
ку з Пшедмоста (вкраплення знакових елементів – авія-
форм – у ґравірування голови), «крилату» істоту з Альтаміри, 
а також малі скульптури з Льорте (руки у формі крилець) і 
Пекарни (птахоподібність тіла) [Столяр 1985: 253].

Детальніше зупинімося на прочитанні форми верхньопа-
леолітичних статуеток з Мізина на Чернігівщині. Дискусія 
навколо інтерпретації форми мізинських фігурок і ґравіру-
вань на них розгорнулася відразу після їх виявлення. 
Представляючи статуетки на ХІV Міжнародному антро
полого-археологічному конґресі 1912 року в Женеві, Федір 
Вовк, відкривач і дослідник мізинської палеолітичної стоян-
ки, запропонував власну версію: одну групу фігурок науко-
вець ідентифікував як «фалічні символи», а другу – як пта-
хів. Утім, цей розподіл підтримали неодностайно: «Патріярх 
палеонтології Е. Картальяк <...> оголосив обидві групи зо-
бражень максимально сти-
лізованими жіночими ста-
туетками» [Столяр 1997: 
85]. Назагал, протягом ХХ 
століття полеміка про по-
трактування групи фігу-
рок, що їх Вовк назвав 
«пташками», не виходила 
за межі двох варіянтів – 
«пташки» чи «жінки».

Із часом почала пере-
важати і відтак усталилася 70. Мізинська птахо-жінка 



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 230 –

думка про те, що стилізовані зображення з Мізина містять 
образ жінки (як іронічно зазначив Столяр, арґументування 
цього погляду «збагатилося лишень прийомом зображати 
пташок у перевернутому вигляді, хвостом догори» [Столяр 
1997: 85]).

Неможливо, однак, не помітити беззаперечно пташиних 
обрисів фігурок, особливо виразних у тих, що збереглися 
цілком – із непошкодженим хвостом і дзьобом, як №№ а1/10, 
а1/11, а1/14 (за реєстраційними номерами зберігання стату-
еток у Національному музеї історії України). Решту фігурок 
пошкоджено.

На орнітоморфність фігурок зважали навіть авторитетні 
захисники «жіночої» версії: Сергій Бібіков «поставив крап-
ку» у тривалій суперечці про форму статуеток, підсумував-
ши, що більшість науковців дійшли висновку про схе
матизовано-жіночу їх форму. І додав: «Деякі фігурки можуть 
втілювати двоєдиний образ жінки-птахи» [Бибиков 1981: 
23].

Мізинські фігурки є полііконімами, стилістично доверше-
ним поєднанням форм жінки і птахи – поєднанням, як вида-
ється, властивим мистецтву верхнього палеоліту4. Вражає ви-
шукана компліментарність мізинських фігурок: усі елемен-
ти – як об’ємні, так і графічні – є інтеґральними частинами 
водночас обох елементів полііконіма – і жінки, і пташки. 
Ніжка жінки є голівкою пташки, торс жінки – хвостом пташ-
ки, а масивні сідничні опуклості жінки – тулубом пташки. На 
пласкому боці торса схематично промальовано антропо-

4 Цілком можливо, що інша група фігурок із сусіднього житла, які 
Вовк назвав фаломорфними (цю гіпотезу розвинув Столяр), справді 
несе ідею поєднання жіночо-фалічних елементів як вираз складного 
поняття про «людину загалом». Таке поєднання форм жінки, фалоса 
та птаха має «відгук» ув етнографічному матеріялі ХІХ–ХХІ ст. У дія-
лектах статеві органи хлопчиків і дівчаток стало називають однакови-
ми «пташиними» термінами: потя, потка, пташка, курочка/півник, го‑
робчик тощо.



2. Палеолітичні жінко-пташки

– 231 –

морфну фігуру без голови 
(безголовість – прикмета зо-
бражень жінки у верхньому 
палеоліті [Столяр 1985: 255]), 
зображення шиї, можливо, 
водночас передає складені в 
польоті ніжки пташки. Під 
цією графікою найчастіше 
розташовано масивне лоно-
трикутник (в окремих фі-
гурках трикутника-лона не-
має), що опиняється (коли 
розглядати статуетку як 
пташку) на спині пташки і 
своїми дещо заокруглени-
ми боками передає динамі-
ку руху крил. В одному ви-
падку на належному місці 
схематично позначено гру-
ди (фігурка № а1/6). На
томість із двох боків тулуба 
пташок прорисовано лан-
цюжок кутів, «вкладених» 
один в один, – можливо, на позначення пташиних крил, пір’я; 
у найліпше збереженій фігурці птахо-жінки є дзьобоподібна 
голівка (див. іл. 70). 

Аналізуючи весь комплекс палеолітичних зображень птахо-
жінок та їхні типологічні паралелі, Абрам Столяр дійшов висно‑
вку про те, що через категорії жінки та пташки запроваджено по‑
няття «душі» як життєвого начала, що покидає тіло вбитого 
чоловіка, «вилітає» з нього – як завершальний етап драматично‑
го полювання. Душу «оформлено» у семантично пов’язаних між 
собою образах птаха й абстрактної жінки.

Як уже було показано, навіть на матеріялі слов’янського 
фольклору, запровадженому до наукового обігу у ХІХ сто-

71. Тип ґравірування на мізинських  
птахо-жінках



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 232 –

літті, легко простежити концептуальну присутність образу 
птаха й жінки в анімістичних уявленнях (закономірність ця 
притаманна багатьом культурам). У фольклорі подибуємо 
також ідею «влітання» та «вилітання» душі з тіла. Сон уявля-
ють станом, коли душа тимчасово покидає тіло (а тому рап-
тово будити людину заборонено). Науковці звертали увагу 
й на те, що звичай затуляти рот рукою й бажати здоров’я піс-
ля чхання смислово пов’язано з уявленням про здатність 
видихнути/«вичхнути» душу [Лисюк 2003б]. Вираз «видих-
нутися» на означення «померти» побутує в українських дія-
лектах; якось респондентка оповідала мені, що голівку наро-
дженця слід «виправляти» легенько: «Ну не так же ж давити 
з усієї сили, шо придавити, щоб воно [дитя] і видихнулося» 
[ХрсЦрЛС] (стосовно цього Столяр звертав увагу на дзьобо-
видність уст умирущого чоловіка з Ляско [Столяр 1985: 254] 
як на графічне зображення виходу/вилітання душі через 
рот). Лексема «дихати» є спільнокореневою з «душею», що 
може свідчити про певний синкретизм цих понять в архаїч-
них культурах. 

Концепт «жінка», що перебуває у зв’язку з концептом 
душі, має виняткову важливість для розуміння різноманіт-
них ґендерно зумовлених специфік вірувань. Абрам Столяр 
переконливо доводить, що образ жінки належав до аніміс-
тичного образу неоантропа як «умістилище душ», які час 
до часу покидали тіло жінки і поверталися туди [Столяр 
1985: 255]. Образ жінки як ємности, як умістилища прита-
манний культурі палеоліту. Розгляньмо цей компонент де-
тальніше.

3. Жінка як ємність

Українська дослідниця Людмила Яковлева простежила 
цікаву закономірність: орнаментика, що її виґравірувано на 
верхньопалеолітичних жіночих статуетках, повторюється на 
окремих знаряддях праці та прикрасах [Яковлева 1989: 52–52], 



3. Жінка як ємність

– 233 –

зокрема на голках, шилах, проколках, а також зовні на жит-
лах. Ця орнаментика може різнитися між групами стоянок, 
але в межах однієї стоянки орнамент на згадуваних артефак-
тах раз по раз повторюється. Дослідниця висуває гіпотезу, 
що «ці предмети об’єднані ниткою спільних ідеологічних 
уявлень» [Яковлева 1989: 48]. Ці спільні ідеограми є основою 
для семантичного порівняння символу жінки й тих інстру-
ментів, знарядь праці, на яких зображено візерунок.

Завважмо ще одну семантичну паралель. Під час розко-
пок окремих стоянок було виявлено, що в палеоліті житло 
обкладали зовні двома видами мамонтових кісток: прямими 
кістками й нижніми щелепами, які мали форму кутів. 
Щелепи вкладали послідовно одна в одну за певною схемою 
так, що поставав орнамент, ідентичний до зображеного на 
жіночих фігурках, – «кути» та «зиґзаґи» [Яковлева 1991: 11]5. 
Такі й схожі на них знаки, як переконливо довів Столяр, є жі-
ночими знаками, максимально лаконічним позначенням жі‑
ночого лона [Столяр 1985: 244–245].

Образи «житло/помешкання» й «жінка» в межах тради-
ційних і модерних культур опинилися спаяними в застиглу, 
монолітну форму на підставі дискурсу «хранительки до-
машнього вогнища». До того ж образ «хранительки» («охо-
ронниці») конструйовано в науці та суспільній свідомості як 
буцімто одвічний, наявний із предковічних часів. (Завданням 
такого конструкта й було задавнити, заархаїзувати, а отже, 
знормалізувати властивий новітнім культурам ґендерний 
поділ праці та ролей.) Одразу ж виникає бажання зінтерпре-
тувати жіночі знаки на житлі та знаряддях праці саме через 
призму цих концепцій. Однак, проаналізувавши версії «хра-
нительки домашнього вогнища» в контексті пам’яток верх-
нього палеоліту, Людмила Яковлева відкинула її: «Архео
логічно не зафіксовано ролі жінки як охоронниці вогнища, 

5 Реконструкція такого житла є в палеолітичній експозиції Національ
ного науково-природничого музею НАН України. 



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 234 –

бо жіночі статуетки знаходять не біля вогнища, а при краях 
житла» [Яковлева 1991: 12]. Одну статуетку й поготів було 
«свідомо сховано між кістками мамонта, що утворювали сті-
ну будинку» (в Межиріччі, житло № 2), мабуть, із якоюсь ма-
гічною метою [Яковлева 1991: 9]. Спираючися на цих та ін-
ших спостереженнях, логічніше припустити, що для неоан-
тропа актуальним був не ґендерно рольовий, не прагматично-
функціональний («жінка-хранителька»), але гносеологічний 
паралелізм між жінкою і ємними, місткими формами, тобто, як 
виразно показав Абрам Столяр, компонентами анімістичних 
уявлень.

 Це спостереження про відокремленість і неавтоматичну 
тотожність функціональних і гносеологічних компонентів є 
важливим для осмислення мітологічної функції абстрактної 
жінки в моделюванні концепту душі, аби не переносити 
прямо її символічну роль у сферу соціяльних взаємин, що 
інколи трапляється і призводить до формування важко спро-
щуваних і хибних концепцій. 

У ХІХ столітті чітко простежуються вірування, у яких жінка 
фігурує як ємність, що її періодично наповнюють і покидають 
душі. Великий масив матеріялу, побудованого на поєднанні в 
різному порядку і в різний спосіб концептів жінки, душі та 
пташки, зосереджено в обрядах родинного циклу і споріднених 
календарних обрядах, що розглянемо детальніше. 

4. Жінка-пташка та жінка-ємність в анімістичних  
уявленнях традиційної культури

Жінка/пташка/душа в обрядах родинного циклу. Серед 
гуралів Сілезії був такий звичай: «Тільки-но баба народить, 
вона стає порожньою, не має душі, бо її душу забрала дити-
на. Тоді треба зварити курку або голуба і дати їй з’їсти» 
[Виноградова 2000: 90]. У цьому контексті птах виступає суб-
ститутом душі, а жінку бачать спорожнілою, позбавленою 
душі/дитини.



4. Жінка-пташка та жінка-ємність в анімістичних уявленнях...

– 235 –

Дії приносити породіллі печену курку або курячий буль-
йон поширені в усьому слов’янському ареалі. Так само по-
ширеним є уявлення, що після пологів у жінки «нема душі» 
[Казимир 1907: 208], що вона стоїть однією ногою в потойбіч-
ному світі, що могила для неї відкрита до 40 днів тощо. 
Можливо, і стійке уявлення про нечистоту жінки упродовж 
40 днів після пологів (а також заборона їй виходити за межі 
дому, обійстя) випливає з уявлення про відсутність душі, 
фактично людського, християнського начала як причини 
нечистоти.

Таким чином орнітоморфні символи (курка) з’являються 
в обряді в контексті й у зв’язку з уявленням про втрату душі 
або її (душі) переходу. Цікаві й інші «пташино-анімістичні» 
сліди в темі нароження та вагітности. Наприклад, плаценту 
в діялекті називають «гніздом». Пор. також сучасний жар-
ґонний вислів залетіти зі значенням «несподівано, небажа-
но завагітніти». Або ж народну віру в особливу зцілювальну 
силу бульйону з голуба або курки [ЗкУжБр]. 

Юзеф Ґаєк провів ретельне дослідження й виявив чима-
ло випадків, коли на хрестинах, весіллі та похоронах прова-
дили дії з куркою або півнем [Gajek 1934: 82–106]. Вочевидь, 
курячо-пташина символіка складає основу анімістичної лі-
нії обрядів. Якщо для рамкових обрядів дії, націлені на душу, 
є очевиднішими й мотивованішими самою прагматикою об-
ряду, то для весільного обряду ця очевидність не є такою 
прямою. Водночас і весільний обряд також пронизує пта
шино-жіноча символіка. Свєтлана Толстая завважила, що 
«[у] слов’янській весільній термінології широко представле-
но пташину (надто курячу) лексику» – переважно в номіна-
ціях, пов’язаних із нареченою: головний убір нареченої 
зветься кокошником (від кокошка – «курка»), сорока; весільний 
хліб росіяни називають курником (рідше уткою, гускою, голуб‑
кою тощо); пташиними назвами означують прикраси весіль-
ного короваю (пташки, голубки тощо) і т. ін. Своєю чергою, 
сам обряд містить обов’язкові ритуальні дії з реальною кур-



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 236 –

кою (її, відповідно до сценарію, крадуть із будинку нарече-
ної й – живу чи засмажену – посилають матері нареченої 
після першої шлюбної ночі; смажену курку розриває наре-
чений під час весільного бенкету тощо) [Толстая 2002: 126]. 
Вячеслав Камінський виокремив дванадцять випадків упро-
довж весільного обряду, коли використовують курку – живу, 
печену або ліплену з тіста [Камінський 1929: 55–57].

Чималий інтерес становлять поширені весільні метафори 
про дівчину-пташку. Як указує Алла Нікітіна, на таку мета-
фору можна натрапити в піснях усіх етапів весілля – в піснях, 
що їх співають дівчині шлюбного віку, при сватанні і після 
сватання, на дівич-вечорі, коли плетуть вінки, напередодні 
весілля, коли благословляють, під час приходу молодого, на-
передодні вінчання, після вінчання, коли повивають молоду, 
під час приготування до обряду «комори» [Никитина 2002: 
103–106]. У поховальних голосіннях, як уже сказано, дуже час-
то використовують образ пташки-віщунки, птах є символом 
туги, жалю6. Але понад це пташино-жіночу символіку вико-
ристовують у обрядах так званих весняних похоронів. 

Календарні весняні похорони. Згадаймо давній росій-
ський обряд «хрещення і похорону зозулі» [Бернштам 1981, 
Никитина 2002: 159–161]. Коли його зафіксували наприкінці 
ХІХ століття, він мав уже всі ознаки відмирання: було приза-
буто мотивації, головні атрибути обряду замінено на рос-
линні знаки тощо. Для обряду виготовляли антропоморфну 
ляльку-дівчину або ж у дівочі шати одягали опудало зозулі; 
часто для виготовлення антропоморфної ляльки (зрідка 
орнітоморфної) використовували певні види трав, гілля від-
повідних кущів чи дерев тощо. Одяг ляльки був жіночим, він 
відповідав у різних варіянтах одягові померлої дівчини-
відданиці, дівчинки, вдови. Сталою залишалася назва фігур-

6 Ченек Зібрт писав, що зозуля в народній поезії є символом смутку й 
жалю, а її кування народ сприймає як плач [Zibrt 1887: 36].



4. Жінка-пташка та жінка-ємність в анімістичних уявленнях...

– 237 –

ки – «зозуля» – і назва об-
ряду «похорон зозулі». Під 
час обряду жінки хоронили 
цю ляльку-«зозулю» (потай 
від чоловіків), а потім на її 
могилі «кумилися», обмі-
нюючись попарно сакраль-
ними речами й установлю-
ючи між собою спорідне-
ність. Прикметно, що таку 
спорідненість пов’язано з 
обрядом хрещення, тобто з 
дитячим дискурсом.

Жіночо-пташиний об-
раз ритуальної ляльки має 
зв’язок з духами предків, ду-
шами померлих, адже вико-
нують обряд на Трійцю, під час основних дат поминання по-
мерлих нехрещеними чи «не своєю» смертю та «нечистих» 
покійників [Виноградова 2000: 201–202]. Дмітрій Зєлєнін при-
пускав, що обряд було націлено на хрещення дітей-потерчат 
[Зеленин 1995 (1916): 70].

Типологічно близьким до «похорону зозулі» є вже зни-
клий український обряд «гонити шуляка», що відбувався в 
половині червня. В цьому обряді, як і під час «похорону зо-
зулі», закопували птаха (тут – реального мертвого шуляка), 
танцювали і трапезували на його могилі. Як наголошує 
Степан Килимник, «цей обряд-ритуал був цілком жіночий» 
[Килимник 1994 (1962): 428]. Дослідник також зазначає, що 
обряд мав на меті відганяти смерть, яку уособлював шуляк 
[Килимник 1994 (1962): 421]. 

Мітологічні репліки уявлень про жіночо-пташиний 
синкретизм. Згадаймо коротко ще кілька прикметних пара-
лелей, які втілюють мітологічні образи птахо-жінок у контек-

72. Ляльки з обряду «хрещення та 
похорон зозулі»



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 238 –

сті уявлень про душу. Баба-яга – жінка-літунка з ознаками 
інфернальности, що викрадає дітей, живе в хатинці на куря-
чій ніжці. Доолімпійські грецькі гарпії – жінки з пташиними 
обличчями, які літали, крали дітей і людські душі [Тахо-Годи 
1991: 266]. Давньогерманська летюча Гольда (Гульда), власти-
телька душ і зародків усього живого, мешкає на дні колодязя, 
орудує гусьми [Потебня 2000 (1865): 157–159]. Незліченним є 
комплекс вірувань, пов’язаних з інститутом ляльок у народів 
Сибіру: ляльок вважали запорукою фертильности, вмістили-
щами душ померлих і ненароджених, їх передавали у спадок 
за материнською лінією, в деяких традиціях (зокрема, в нене-
цькій і північнохантській) голівки ляльок виготовляли з пта-
шиних дзьобів [Павлинская 1988: 241].

Жінка-пташка в звичаях та фольклорі. Птахо-жіночий 
синкретизм триває й у неритуальному, звичаєвому просто-
рі. Згадаймо «пташині» назви жіночих головних уборів: со‑
рока, кукушка, кокошник [Кабакова 1995: 508]. Поза тим пта-
шину символіку подибуємо серед складників щоденного жі-
ночого вбрання: «крильця» – зборки на боках жіночої коф-
ти, «кулик» – верхній жіночий одяг із рукавами на Рів
ненщині, який носили під час роботи; незшиті, відгорнуті 
кінці плахти – «крила» [Матейко 1996: 89, 64], «утка» – на жі-
ночому головному уборі червоні стрічки, що спадають на 
плечі від очіпка [Матейко 1996: 126], клин під пахвою на со-
рочці (тут – і чоловічій, і жіночій) – «ластовка» [ЛугКрмБрв] 
(про паронімізм лексем пах і пахва і про зв’язок цих соматиз-
мів з концептом душі – далі; пор.: на Волині наступного дня 
після весілля під час перезви свати беруть спечених із тіста 
курей і, забравши «ці птахи під пахи», сумлінно танцюють 
[Камінський 1929: 56]).

Зрештою, фольклорний матеріял містить доволі широ-
кий діяпазон уявлень про птахо-жіночий синкретизм. 
Наприклад, поліський апокриф оповідає про те, як дівчина 
не впустила Бога з апостолами, зачинила перед ними двері, 



4. Жінка-пташка та жінка-ємність в анімістичних уявленнях...

– 239 –

а сама, щоби насміятися з мандрівників (у яких не впізнала 
святих) або налякати їх, викрикувала: «Ку-ку!». За це Ісус пе-
ретворив її на зозулю [Никитина 2002: 41]. В інших версіях 
леґенд дівчина перевтілюється в зозулю, дізнавшися про 
смерть свого коханого, або її перетворює на зозулю Бог за те, 
що вона надто довго і слізно тужить за братом, ще в інших 
випадках – через прокляття тощо. 

Окремо Алла Нікітіна звертає увагу на те, що в птаха за‑
звичай перевтілюються жінки і дуже рідко – чоловіки: «Загалом у 
більшості слов’янських традицій на зозулю перетворювалася 
дівчина або жінка. Приклади чоловічого перетворення тра-
пляються вкрай рідко: в російській та інших східнослов’ян
ських традиціях їх знайти не вдалося <...> Приклади перетво-
рення жінки на зозулю, навпаки, трапляються повсюдно» 
[Никитина 2002: 122]. Таку асиметричність спостережено і в 
інших випадках – якщо зозуля кувала поблизу хати, де була 
дівчина-відданиця, це свідчило про скоре весілля. Ця «при-
кмета стосувалася тільки осель, де була дівчина на відданні, 
для потенційних женихів прикмета “не працювала”» [Ники
тина 2002: 23]. В українців сюжет про перетворення дівчини 
чи жінки на птаху подибуємо в баладах сюжетного типу 
«Донька-пташка», 67 варіянтів якої було в колекції Філарета 
Колесси [Колесса 1970 (1937)]. Колесса знайшов схожі сюжети 
у фольклорі українців, сербів, чехів, словаків, поляків, росіян, 
білорусів, латишів та інших народів.

На цій стадії розгляду матеріялу повернімося до постав-
леного в монографії завдання – з’ясувати причини активні-
шої суб’єктної (націлености жінки на ритуал) та об’єктної 
(націлености ритуалу на жінку, детальнішого опрацювання 
жіночої теми) ролі жінки в ритуалах. Нагадаймо, раніше ці 
факти асиметричного розвитку тем чоловіка та жінки в обря-
дах розглядали як ознаки матріярхальних взаємин і докази 
існування в давнину матріярхату. Але, з огляду на розгляну-
тий матеріял, вірогідніше, мабуть, припустити, що активні-
шу участь жінок у ритуалах родинного циклу, деяких кален-



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 240 –

дарних обрядах, зокрема весняних похоронах, а також у ма-
гічних і мантичних діях пов’язано з особливою актуальністю для 
цих ритуалів ідеї душі – переходу душі й апеляції до потойбіч-
чя, нерідко до місця перебування душ ненароджених і по-
мерлих як частини ритуального тексту. А що жінка є іманент‑
ною частиною архаїчних анімістичних мітологем, то жіночі зна‑
ки, а також саму жінку залучали до ритуального процесу значно 
активніше, ніж чоловіка, саме як знак, символ, план вираження. 
Також варто наголосити на тому, що входження жінки як 
знаку в особливо сакральну анімістичну мітологему та її сим-
волічне переважання в ритуалі не означають соціяльного па-
нування, як це припускають гіпотези про матріярхат. 
Анімістична роль жінки є лише символічною, знаковою.

Пізніше спробуємо з’ясувати, на чому зіперто гіпотезу 
про те, що ці символічні функції ніколи в історії людства не 
перетворювалися на соціяльні привілеї чи домінантні стату-
си. Але наперед подивімося, як стало різні культурні епохи 
відтворюють мітологічні образи птахо-жінок, жінки як єм-
ности й анімістичних уявлень у формі синкретизму жінки і 
пташки.

5. Жінки-пташки в мистецтві  
Київської Русі

Розглядаючи артефакти культури різних епох (палеоліт, 
енеоліт, епоха Київської Русі, ХІХ–ХХ століття), я не намага-
юся вказати на генетичні зв’язки між ними. Поза сумнівом, 
питання, чому різні історичні епохи й у різних культурах, 
між якими напевно не існувало генетичних зв’язків чи куль-
турних контактів (а опосередковані контакти є дуже сумнів-
ні), відтворюють такі близькі за звучанням вірування й уяв-
лення, є релевантним. Ця розвідка хоча й увиразнює типо-
логічні паралелі в різних культурах і вказує на них, але не 
розв’язує проблеми механізмів і причин існування цих ти-
пологічних паралелей.



5. Жінки-пташки в мистецтві Київської Русі

– 241 –

Жіночо-пташину символіку подибуємо в давньоруському 
мистецтві та його писемних пам’ятках. Філарет Колесса зазна-
чав: «Про віру в “птичій грай” та вороження з лету й голосу 
птиць згадується в староруських пам’ятниках, починаючи від 
Святославового збірника з 1073 р. В компілятивнім поученні з 
ХVI в. говориться ось що: ”Веруєм в потки (потя, пташок) и в 
дятля и в вороны, и в синицы“» [Колесса 2001 (1930): 23].

Для мистецтва Київської Русі були характерними зобра-
ження сиринів – птахів із жіночими обличчями. Їх бачимо на 
жіночих прикрасах – колтах, найчастіше на особливо цін-
них – золотих, з перетинчастою емаллю (див. [Макарова 1986: 
мал. 8, № 2, 3; Рыбаков 1987: 581, мал. 101, 102]). Сиринів та-
кож зображували на двостулкових ритуальних наручнях, на-
приклад, на срібному київському браслеті ХІІ ст.

Науковці вважають, що давньоруські птахо-діви на колтах, 
античні солодкоголосі сирени, сербсько-хорватські фольклор-
ні віли й навіть християнська птахо-жінка Сирин – це гене-
тично пов’язані між собою іконіми [Лучшева 1997: 13–14, 
Рыбаков 1987: 582]. Скажімо, у південних слов’ян (а також по-

74. Птаха Алконост73. Птаха Сирин



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 242 –

части у словаків) є мітичні істоти віли (самовіли, самодіви) – 
крилаті, зазвичай добрі  (хоча за кривду можуть і мститися) жі-
ночі створіння. Саме в крилах зосереджено їхню чарівну силу. 
В уявленнях болгар плаття віл прикрашено пір’ям, і вони літа-
ють, мов тіні. Віли постійно годують грудьми й виношують ді-
тей, а також опікають сиріт [Толстая 1995: 369–370].

Сирини, а також інший тип птахо-жінок – Алконости – 
згодом перейшли у християнську іконографію. Наприклад, 
на старообрядницьких ручної роботи лубках часто зображе-
но цих казкових істот – Сирина й Алконоста (див. мал. 74). 
Обидві птахо-жінки живуть у раю і злітають на землю спові-
стити праведників про спасіння. Нездатна опиратися спо-
кусливості їхнього голосу, людина йде за птахами й поми-
рає. «Чому цих небесних посланиць, які віщують співом на-
ближення райського блаженства, наділено такими небезпеч-
ними для людини властивостями?» – питає Зінаіда Лучшева. 
Її пояснення таке: в них «поєднано різні мітологічні тради-
ції – античну, давньослов’янську та християнську» [Лучшева 

75. Мініятюра з Радзивілівського літопису



5. Жінки-пташки в мистецтві Київської Русі

– 243 –

1997: 14], в різних традиціях ці 
потрактування є суперечли-
вими, і таке неузгодження вті-
лилося в найпізніших зобра-
женнях – християнських. 
Однак анімістичне потракту-
вання образу жінки-птахи, га-
даю, зніме цю суперечність, 
бо концептуально та семан-
тично пов’язує між собою на-
родження і смерть.

На давньоруських брасле-
тах також і в інший спосіб пе-
редано птахо-жіночий син-
кретизм. Борісові Рибакову 
належить гіпотеза про те, що 
в мініятюрі Радзивілівського 
літопису, де дівчина в сорочці 
з довгими до землі рукавами 
виконує танець (див. іл. 75), 
зафіксовано святкування вес-
няних русалій [Рыбаков 1987: 
694]. Існування в давнину сорочки з довгими, майже доділь-
ними рукавами підтверджує й унікальна світлина з Пєн
зенської губернії (див. іл. 76). Рибаков вважає, що, танцюю-
чи, дівчина «вимахує рукавами як крилами» [Рыбаков 1987: 
693] – отже, ритуальний танець розвиває пташину тему й, 
цілком можливо, анімістичну, бо русалії, як відомо, тісно 
пов’язані з уявленнями про душі предків та прихід помер-
лих «у гості».

Зображення дівчини в такій сорочці з довгими рукавами 
є на кількох двостулкових давньоруських браслетах, призна-
чених, як уважають, фіксувати ці рукави на зап’ястку 
[Макарова 1986: рис. 8, №№ 12, 13, 14]. На одному браслеті зі 
старорязанського скарбу ХІІІ ст. (див. іл. 77) зображено ді-

76. Ритуальне вбрання дівчини 
з Пензенської губернії



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 244 –

вчину, одяг якої зорнаментовано: плахту-поневу – пташи-
ними слідами, а рукави понижче від зап’ястка – хвилястим 
візерунком, що, гадаю, може передавати пташине пір’я. 
Рибаков теж відчитує орнамент на поневі як сліди птаха, а от 
хвилясті лінії на довгих рукавах сорочки тлумачить чомусь 
як риб’ячу луску (ймовірно, через ототожнення жінки з хто-
нічними істотами) [Рибаков 1987: 718]. На мою думку, вбран-
ня дівчини, зображеної на браслеті, демонструє синкретич-
ні риси жінки-птахи (рукави-крила, орнаментація знаками 
пташиних слідів та пір’я), рольові функції якої в такому об-
разі легко пов’язати з культом мертвих – центральним моти-
вом русальних свят.

Для срібних прикрас з черню (зокрема для колтів) власти-
вим було також зображення не жінки з ознаками птахи, а, на-
впаки, птахи з антропоморфними, часто виразно жіночими 
рисами. Прикметно, що крила в цих птахів довгі, інколи сяга-
ють землі [Макарова 1986: рис. 8, №№ 1, 8]. Подекуди й у зо-

77. Орнаментика давньоруського браслета



5. Жінки-пташки в мистецтві Київської Русі

– 245 –

браженні ґрифонів переда-
но антропоморфні риси. 
Наприклад, на одному з уні-
кальних клейм на дні посу-
дини (див. мал. 78), знайде-
ної під час розкопок 1989 
року в Києві на Подолі 
(Костянтинівська, 4), зобра-
жено ґрифона: «Манера ви-
конання малюнка тавра на-
гадує орнаментальні при-
йоми оформлення стулок 
срібних “русальних” наруч-
нів Київської школи худож-
ньої обробки металу ХІІ – поч. ХІІІ ст.» [Зосенко 2001: 173]. На 
клеймі промальовано дві «зайві» (як для зображення птаха) де-
талі: виїмку рота під дзьобом і два круги на торсі – можливо, 
це схематизоване позначення жіночих грудей або своєрідна 
передача пахв.

Іншу стилістику поєднання жінки та птаха представлено 
в специфічному моделюванні руських фібул, на цей синкре-
тизм указує і Ярослав Боровський [Боровський 1992: 93]. 
Одну з таких срібних антропоморфних фібул виставлено в 
Національному музеї історії України: руки жінки стилізова-
но як крила, а далі, за лінією продовження рук, оформлено 
голови довгодзьобого птаха. 

Згадаймо і плач Ярославни у «Слові о полку Ігоревім», де 
образ жінки-птахи заактуалізовано у трагічній для чоловіка 
ситуації: 

На Дунаи Ярославнынъ гласъ ся слышитъ, 
зегзицею, незнаема, рано кычеть: 
«Полечю, – рече, – зегзицею по Дунаеви, 
омочю бебрянъ рукавъ въ Каялѣ рѣцѣ, 
утру князю кровавыя его раны 
на жестоцѣмъ єго тѣлѣ».

78. Прорис ґрифона з клейма  
на дні посудини (з розкопок  

у Києві на Подолі)



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 246 –

Ще з реконструкцій Олександра Потебні відомо, що «зег-
зиця» – це зозуля [Потебня 1878: 135–136]. А з реконструкцій 
Дмітрія Ліхачова знаємо, що «бебрян рукав» – це рукав з 
тонкої шовкової тканини спеціяльної обробки [Лихачев 
1984: 200]. Цілком можливо, що Ярославна говорить про до-
вгий ритуальний рукав сорочки – звідси пташина метафора 
«полечу зегзицею».

Мітична Либідь, леґендарна співзасновниця (разом із 
братами) Києва, в билинному епосі також нерідко перетво-
рюється на птаху, лебедя, що, зрештою, пов’язано з її іменем 
[Брайчевський 1964: 87–91].

6. Трипільські жінки-пташки

Колекція трипільської енеолітичної культури з її бага-
тою антропоморфною, переважно жіночою пластикою на-
раховує тисячі фігурок. В аналітичних студіях про пластику 
Трипілля не раз указано на пташині ознаки у формі й орна-
ментації жіночих (здебільшого ранньотрипільських) статуе-
ток. Знаний археолог Сергій Бібіков, описуючи свою знахід-
ку на розкопках у Луці-Врублевецькій, зазначає: «На спині 
фігурки є одна важлива деталь – коротка врізна лінія біля 
лопатки з трьома також короткими лініями, спрямованими 
перпендикулярно до першої. Без можливости порівняти цей 
малюнок міг би залишитися незрозумілим, але в іншому 
розкопі Луки-Врублевецької було знайдено статуетку з дво-
ма симетрично розташованими зображеннями, які не зали-
шають сумнівів, що так передавали крила» [Бибиков 1953: 
28] (див. мал. 79).

Інше спостереження щодо орнітоморфних рис у жіно-
чих фігурках Трипілля належить українській дослідниці 
Тамарі Мовші. Вона виокремлює шість типів жіночих стату-
еток, і перший з них, наймасовіший і найхарактерніший для 
раннього Трипілля, – це фігурки «з “пташиною” голівкою» 
[Мовша 1975: 21].



6. Трипільські жінки-пташки

– 247 –

Розгляньмо обидва спо-
стереження детальніше. 
«Крила», що їх завважив 
Бібіков, промальовано на 
фігурках не часто і пере-
важно лише з одного боку – 
себто одне «крило» (див. у 
Айни Поґожевої типологіч-
ну таблицю зображень на 
спинах ранньотрипільсь
ких статуеток [Погожева 
1983: 48]). Водночас для ран
ньої трипільської антропо-
морфної пластики вла
стивим був інший тип зо-
бражень – симетричний, 
який теж нагадує крила: на 
спині фігурок по обидва 
боки розташовано авіяфор
ми-кути. Згідно з таблицею 
Поґожевої, такі зображення 
були типовими, їх знайде-
но під час дослідження колекцій на 60 статуетках [Погожева 
1983: 43] – це доволі високий показник. Варіяції зображень на 
спинах фігурок загалом не виходили за межі ідеї «крила». 
Можна також розглянути цю ідеограму як лаконічне графіч-
не зображення теми, що в інших випадках передано через 
пластику – конічні виступи замість рук, вельми типові для 
трипільських статуеток і раннього, і пізніших етапів (цей 
пластичний прийом моделювання конічних виступів замість 
рук є прикметним для енеолітичної пластики далеко за межа
ми ареалу трипільської культури, подибуємо його й ув ін-
ших ранньорільницьких культурах [Бибиков 1953: 222–223]).

Моделювання конічних виступів замість рук Бібіков дово-
лі переконливо потрактував як схематизоване зображення зі-

79. Статуетка жінки з «крилами»  
(із Луки-Врублевецької)



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 248 –

гнутих у ліктях рук. На мою 
думку, така постава рук мо-
гла передавати пташиність. 
Щоби потвердити таку гі-
потезу, зішлюся на орніто-
морфну посудину з Луки-
Врублевецької (див. мал. 
80), в якої «крильця» змоде-
льовано конічними висту-
пами, ідентичними до 
«рук» у антропоморфних 
фігурках. Сам Бібіков у ко-
нічних виступах на пташці 
впізнає крильця: «Останні 
[виступи] не мали жодного 
практичного значення <...>. 
Можливо, ці вушка переда-
ють у редукованому вигля-
ді крильця» [Бибиков 1953: 
140]. Як і на жіночих фігур-
ках, виступи на орніто-
морфній посудині мають 
наскрізні дірки, проколи. 

Ідентичність моделювання конічних виступів дає підставу 
порівняти їх змістово. Є й інші паралелі.

У розкопах у Луці-Врублевецькій знайдено чимало ре-
шток ковшів. Ручки цих ковшів формою й оздобою повто-
рювали жіночі статуетки: «Ця схожість інколи була настіль-
ки істотною, що виникали труднощі, щоби відрізнити стату-
етку від ручки ковша» (коли черпак ковша було відламано й 
залишалася тільки верхня частина) [Бибиков 1953: 142]. 
Антропоморфізм ручки передано в тій самій або дуже схо-
жій стилістиці, що й тулуб жіночих ранньотрипільських ста-
туеток. Бібіков завважує сформовані на місці скріплення 
ручки з ємністю ковша спеціяльні наліпи і вважає, що вони 

80. Орнітоморфна посудина  
з Луки-Врублевецької



6. Трипільські жінки-пташки

– 249 –

«передають у дуже зредукованому вигляді зігнуту в лікті 
руку людини» [Бибиков 1953: 142]; себто ці наліпи науко-
вець ототожнює з конусовидними наліпами-руками на ста-
туетках. Зону «лона» передає кругла, глибока ємність черпа-
ка (в антропоморфних фігурках на цьому місці змодельова-
но масивні стегна). Такий спосіб конструювати ложку може 
бути ілюстрацією уявлення про жінку як умістилище, єм-
ність. У тій-таки Луці-Врублевецькій, у житлі № 5, знайдено 
невеличкий, ув одному екземплярі ківшик, ручка якого пе-
редає вже не образ жінки, а образ «пташки з чубчиком». 
Ємність черпака була корпусом пташки, а держак – її дов-
гою шиєю з голівкою. На місці з’єднання ручки з ємністю 
ложки змодельовано ті самі два конічні наліпи, як і на антро-
поморфних ручках, що, на думку Бібікова, тут «позначали 
крила» (!) [Бибиков 1953: 142]. Така взаємозамінність жінки і 
птахи у конструюванні одного ужиткового предмета і збере-
ження конічних виступів у моделюванні кожного з них мо-
жуть правити за підставу ототожнити семантику цих коніч-
них знаків як «крил» (у випадку пташки) і рук, що імітують 
крила (у випадку антропоморфної фігурки).

У колекціях антропоморфної пластики Трипілля є також 
невелика кількість фігурок або їхніх уламків, у яких замість 
рук змодельовано не типові для трипільських жінок конічні 
виступи, а певні форми, що справді нагадують крильця. 
Одну таку статуетку з Володимирівки (розкопи В. Козлов
ської) зберігають під номером а26/1622 у фондах Націо
нального музею історії України. Ліву її руку відбито, а праву 
змодельовано у формі розкритого крильця в русі. Знаною є 
також статуетка з Сокільців у поставі з піднесеними рука-
ми – специфіку моделювання рук можна сприймати як екс-
плікацію ідеї крилатости [зображення статуетки опублікова-
но в: Бурдо 1998: 9].

Тамара Мовша в трипільській антропоморфній пластиці 
виокремила тип фігурок із «пташиною» голівкою (див. іл. 81). 
Такі статуетки були знаними серед ранньорільницьких пле-



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 250 –

мен: «Наявність у ранній скульптурі 
конічних голівок, плечових відрос-
тків замість рук і сповитих ніг є вель-
ми поширеною ознакою для зобра-
жень, що походять із територій на-
віть вельми віддалених областей» 
[Бибиков 1953: 226]. Статуетки з «пта-
шиною» голівкою мали ту власти-
вість, що на стрижневидній «шиї» 
слабким защипом змодельовано ніс, 
це нагадувало маленьку пташину го-
лівку (інколи защипа-дзьоба немає, 
тоді такий стовпчастий виступ пере-
дає відкриту шию, що нагадує безго-
лові палеолітичні зображення жін-
ки). Прикметно, що рот у «фігурках 
із защипом» зазвичай не позначено 
(зрідка його передавали схематично, 
«короткою насічкою») [Погожева 
1983: 25]. Це тільки посилює алюзію 
защипу як дзьоба. В експозиції 
Національного музею історії України 
представлено трьох жінок із пташи-
ною голівкою. В однієї з них бракує 

плечей (Солончани ІІ, розкопки Мовші 1959 року). Довга шия 
із защипом-дзьобом на кінці (насічки-рота немає) переходить 
у стеатопігічні стегна, які водночас можна розглядати як ту-
луб пташки, сам обрис фігурки дуже нагадує пташиний (див. 
іл. 82). Статуетка має стовпчасту ніжку, котра, однак, не пра-
вить за опору, встояти на ній фігурка не може. Така ж нестій-
кість на масивній ніжці властива і знаній пташці з Луки-
Врублевецької (див. іл. 83). Гранично зредукований хвіст 
пташки (куций защип) робить саму її позу неприродною, зда-
ється, що хвіст трансформовано в основу-ніжку, а постава 
пташки нагадує пози ранньотрипільських жінок (короткий 

81. Жіноча статуетка 
з «пташиною голівкою» 

(Бернове-Лука)



6. Трипільські жінки-пташки

– 251 –

пташиний хвіст подибуємо 
й у інших випадках [Бала
бина 1998: 163 (іл. 83), 198 
(іл. 101)].

У тих типах фігурок, де 
не змодельовано плечей, 
відкрита шия плавно пере-
ходить у масивні стегна: в 
таких випадках зони паху і 
пахв/грудей практично су-
міщено. Це дивовижне ми-
мовільне злиття зони душі 
й паху у випадку однієї ві-
домої статуетки своєрідно обіграно через наліплення опуклих 
грудей на зону лона/тазу (фігурка з Бернашівки) (див. іл. 84). 

Дослідники вже звертали увагу на паралелізм у слов’янських 
мовах лексем пах, пахва та піхва [Валодзіна 2007]. В українських 
діялектах слова пах і пахва часто є синонімами (наприклад, 
російсько-український словник слово пах перекладає і як пах‑
ва, і як пах). Андрєй Топорков, аналізуючи тексти замовлянь 
XVII–XVIII століть, завважує, що в замовляннях словосполу-

83. Пташка з Луки-Врублевецької

82. Голівки статуеток із защипом-дзьобом (Бернове-Лука)



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 252 –

чення материнське серце оз
начає «не тільки серце, але 
й материнську утробу, в 
якій суб’єкт замовлянь хотів 
би сховатися від негараздів» 
[Топорков 2003: 39]. Таким 
чином, зони душі та лона в 
символічних мовах мовби 
ототожнювано.

Окремо проаналізуймо 
деякі аспекти розвитку жі-
ночих образів у Трипіллі. 

Ранньотрипільські жіночі статуетки з конічною голівкою та 
защипом-дзьобом згодом майже зникають, їх заступає ін-
ший тип зображень – жінки з пласкими круглими головами, 
довгим, вертикальним защипом-дзьобом і двома доволі ве-
ликими, зазвичай наскрізними, проколами на місці очей 
[Погожева 1983: 59, 65; Бибиков 1953: 215] (див. іл. 85). Такі фі-
гурки виразно нагадують сову, про що не раз говорено в лі-
тературі. Зображення сов (птахів), а також «антропоморфі-
зованої сови» як спільну рису для цілого «азійсько-евро
пейського ареалу культури розписної кераміки <...> при-
наймні від енеоліту» від-
значає український архео-
лог Валентин Даниленко 
[Даниленко 1999: 24–28]. 
Сов зображували й у три-
пільській культурі, напри-
клад, сова з Бернашівки й 
ціла колекція сов (5 фігу-
рок зі стовпчастою осно-
вою й совиною головою) з 
села Вербівки Дашівського 
району на Вінниччині [Хав
люк 1959: 208]. 85. Статуетка з поселення Петрени

84. Фігурка жінки з Бернашівки



7. Бінарні опозиції, або Де живуть душі ще не народжених?

– 253 –

Активне впровадження ув образ пізньотрипільської жі-
ночої статуетки совиних рис можна тлумачити з огляду на 
постання нового мітопоетичного образу жінки як істоти 
«хтонічної». На хтонічні, потойбічні мотиви в неолітичних 
«напівжінках-напівптахах» указує Даниленко [Даниленко 
1999: 27]. Ця нова нота в зображенні жінки («хтонічність», 
пов’язаність із низом і нижніми шарами світобудови) зали-
шалася прикметною ознакою аж до нашого часу. Коротко 
зазначмо і зворотну асоційованість: сучасний етнографіч-
ний матеріял засвідчує «жіноче начало» сови [Гура 1997: 
579]. Український фольклор пов’язує сову з весільною обря-
довістю (це властиво і слов’янам загалом), вона є символом 
молодої:

Сидить сова конец стола, 
Бирвінком сі ввила, 
Де ж ти мене віріжєєш, 
Ненько моя мила

[Волошинський 1919а: 27].

7. Бінарні опозиції,  
або Де живуть душі ще не народжених?

Вирій. Як уже сказано, образ душі-пташки і його зв’язок 
із символічним образом жінки становлять у фольклорі та 
звичаях доволі сталий комплекс вірувань із добре простежу-
ваними внутрішніми зв’язками між його видозмінами. 
Водночас цей комплекс вірувань має спільні структурні 
ознаки, що суперечать закономірності бінарних опозицій, 
які є притаманними картині світу типу axis mundi (вісь сві-
ту). Розгляньмо ще один мітологічний комплекс, пов’язаний 
із уявленням про душу-пташку. Йдеться, зокрема, про ви‑
рій, або місце, де перебувають душі померлих і ще не наро-
джених.

Прикмети вирію (його розташування, опис тощо) не збі-
гаються однозначно з жодними бінарними дескриптора-



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 254 –

ми – верху чи низу, близького чи далекого, чужого чи свого, 
живого чи мертвого, сухого чи мокрого. Навпаки, науковці, 
незалежно одне від одного, вказують на їхню різнопорядко-
вість, несистемність, що їх неможливо звести до чогось спіль-
ного. Дослідник Єжі Бартмінський, аналізуючи польські 
«задушні» пісні, де оповідається про посмертну мандрівку 
душ, робить спробу відтворити з них картину місця побуту-
вання душ по смерті. Автор пише, що загалом це можна зма-
лювати як «світ природи: ліси – гори – лани – луки – кві-
ти – моря, при цьому об’єкти природи не є однорідними, 
деякі з них належать до світу далекого, в суспільному сен-
сі – позалюдського (ліси, моря), інші мають статус медіято-
ра між світами (гори), а інші (лани, луки) – це фраґменти 
світу, який освоїла людина, світу господарського; і всі вияв-
ляють належність до весняного, травневого пейзажу» 
[Bartmiński 1997–1998: 154]7. Отже, світ, де перебувають душі 
померлих, категоріяльно нейтральний, він не є ані позитив-
ним, ані неґативним. Цей мітологічний комплекс не говорить 
мовою бінарних опозицій. 

Інші дослідники також завважують розмитість ознак міс-
ця потойбіччя/вирію. Лідія Нєвська пише, що тексти голо-
сінь свідчать про існування в народній свідомості невизначе‑
ности локалізації «того» світу, а Алла Нікітіна – що птаха – 
вісника смерти в текстах голосінь пов’язували як із «верхом», 
так і з «низом» [Никитина 2002: 73]. Найтиповіші прикмети 
вирію – це «тепло», «волога», «море»: в «теплому морі на за-
ході або південному заході» [Левкиевская 1999: 422] (відсутнє 
також протиставлення захід–схід). Алєксандр Ґура зазначає, 
що вирій не є ані вгорі, ані внизу, ані далеко, ані близько, у 

7 Цікаво порівняти спостереження Бартмінського стосовно весняного 
пейзажу з дуже близькими підсумками Людміли Віноґрадової: «Особ
ливий інтерес викликає такий загадковий факт, як практично повна 
відсутність зимової символіки в текстах [про появу дітей]. Появу дітей 
на світ незмінно зіставлювано з моментом весняно-літнього пробу-
дження, розквіту й плодоношення природи» [Виноградова 2000: 357].



7. Бінарні опозиції, або Де живуть душі ще не народжених?

– 255 –

вирій відходять не тільки птахи, але й комахи, змії [Гура 
1997: 529]. У фольклорі немає свідчень про топос, антагоніс-
тичний вирієві. Місце відльоту птахів та їхнього чужоземно-
го перебування («за морем») не має й неґативних конотатів, 
тотожних далекому та чужому.

Науковці вже звертали увагу на неможливість уписати 
цей тип вірувань у логіку бінарних опозицій. Про це йдеть-
ся, зокрема, в дослідженні загадок про смерть у зв’язку з об-
разом птаха: «Образ смерти в цих загадках не має семіотич-
них зв’язків зі світовим деревом, смерть позначено тут про-
фанічними образами птахів, які сидять не на сакральному 
дубі, а на кориті: “Сидить сова на кориті, не можна її накорми‑
ти”» [Волоцкая 1995: 249]. Дослідниця вказує на брак верти-
кальних структур і ознак бінарних опозицій, вона називає 
птахів «профанічними». 

На мою думку, сама загадка жодним чином не є зіпсова-
ним (авторка вважає – пізнім) зразком фольклору. Навпаки, 
з погляду уявлень про душу-пташку чи пташку-жінку й жін-
ку як ємність, логічно припустити, що корито тут постає суб-
ститутом лона8, де пташка в контексті загадки про смерть 
має чіткі анімістичні конотати; доповнюють цей образ мо-
тив голоду (пор. уявлення про непомірний апетит духів, під-

8 Пор. із сакральною семантикою корита у зв’язку з актом замішуван-
ня в ньому весільного хліба; наявні тут еротичні імплікації не раз за-
вважували науковці [Байбурин 1993: 79–80]. Повертаючись із нарече-
ною в дім молодого, гості співали:

Тупу, коники, тупу!
То везем же ми ступу, 
Хто буде в цю ступу пихати –
Та той буде користь мати...

[Курочкін 2007: 301], 

де ступа символізувала молоду, а «пихання» в «ступу» – коїтус. Ґаліна 
Кабакова писала: «Для опису жінки використовують також “хлібні” 
метафори. Її лоно – це діжа з тістом для відтворення, яку періодично 
наповнюють і спорожнюють» [Кабакова 2007: 197].



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 256 –

мін9 та інших інфернальних персонажів, ненаситність смер-
ти) та ідея годування («не можна її накормити»; годування 
«предків» притаманне слов’янській весняній обрядовості, 
інколи воно відбувається у формі годування пташок).

Беручи до уваги весь розглянутий матеріял, я вважаю, що 
мітологема про душу-пташку суперечить системі бінарних опо‑
зицій, не відповідає їм, її не можна описати через бінарні опозиції, 
бо вона походить із систем уявлень набагато раніших епох, ніж 
час появи та формування символу Світового дерева з його верти‑
кальною структурою та бінарною космологією. 

Дослідники звернули увагу на те, що палеолітові не були 
властиві бінарні протиставлення. Владімір Топоров, один із 
чільних представників структурно-семантичної школи, 
який вивчав традиційні й архаїчні культури крізь призму 
віддзеркалення в них бінарних опозицій, застосував цей під-
хід і до матеріялу верхнього палеоліту, доби ориньяку та со-
лютре. Науковець підсумовує: «Для палеолітичного суспіль-
ства вірогідно реконструюється тенденція до того, щоб уник‑
нути всіх членів протиставлень, які пізніше кваліфікували як по‑
зитивні» [Топоров 1972: 88]. Йдеться, зокрема, про критично 
малу кількість зображень символів чоловіка, відсутність кон-
цептуального оформлення верху тощо. Я вважаю, що ця за-
кономірність постала не через зумисне уникання певної гру-
пи зображень із певною (приміром, магічною) метою, а че-
рез суттєву відмінність картин світу, можливо, відсутність 
бінарного осмислення дійсности, а також смислову незначу-
щість (або малу значущість) тих концептів, не відтворюва-
них у наскельному мистецтві.

Пошук бінарних опозицій у доісторичних культурах хи-
бує через високий ризик вигадувати чи вгадувати цю бінар-

9 «Підміною» називали дитину, яку бісиця (чортиха) вночі буцімто 
підмінила своєю. Таке могло трапитися, якщо після пологів не дотри-
мано було всіх приписів, наприклад, не запалено свічки уночі тощо. 
Впізнати підміну можна було за надмірним апетитом. 



7. Бінарні опозиції, або Де живуть душі ще не народжених?

– 257 –

ність, приписувати її зображенням, які нині набули бінар-
ного змісту10. Опозиційність семантики подвійних зобра-
жень слід доводити контекстуально, сюжетно. 

Axis mundi – центр світу, який виражено в образі Сві
тового дерева чи його аломорфів, універсальний, засадни-
чий символ, який можна зреконструювати мало не для всіх 
культур. Стосовно цього символу міти встановлюють бінар-
ні опозиції верху і низу, правого і лівого, доброго і злого 
тощо. Найраніші зображення Світового дерева та його сим-
волічних аналогів відстежено з періоду неоенеоліту, інколи 
науковці говорять про епоху бронзи [Cook 1988: 19, Топоров 
1997: 398]. Енеоліт – період так званих енеолітичних револю-
цій, важливий етап розвитку людської цивілізації – прикмет-
ний появою перших рільників, нуклеарної сім’ї, прируче-
них тварин, приватної власности, первинних форм нерівно-
сти тощо. Бінарні опозиції, як відомо, є складником струк-
тур нерівности, позаяк праві та ліві частини бінарних опози-
цій перебувають одна щодо одної не тільки у протилежній, 
але й у субординованій позиції (одна з них несе позитивні, 
бажані смисли, а друга – неґативні, небезпечні).

Якщо прийняти ідею про брак ознак здеталізованої, роз-
виненої системи бінарних опозицій за ориньяко-солютрей
ської доби, то можна переглянути і деякі уявлення про ґен-
дерні режими палеолітичного суспільства та висунути низ-
ку гіпотез.

10 Вячеслав Іванов, розвиваючи ідею про дихотомію знакових систем 
внаслідок асиметрії структури головного мозку (правої та лівої пів-
куль), звертається побіжно й до взірців найдавнішого відомого мисте-
цтва – палеолітичного. Науковець не реконструює, не доводить існу-
вання бінарних протиставлень у мистецтві палеоліту, а постулює їх як 
апріорі очевидні, вважаючи за альтернації, зокрема, зображення бізо-
на та коня, чоловіка та жінки, а також білого та червоного [Иванов 
1998a: 507]. Утім, без аналізу та контекстуального виявлення опозицій 
і парадигматичних тотожностей між ними таке твердження щодо па-
леоліту, мабуть, не є безсумнівним.



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 258 –

Перш ніж сформулювати ці гіпотези, згадаю побіжно 
іншу розвідку, що в ній далеко не всі міркування близькі 
мені, але зачеплені теми – таки близькі. 1928 року Катерина 
Грушевська провела семантичні («ідеологічні», як пише ав-
торка) паралелі між традицією оголюватися (або принай-
мні знімати частину одягу), виконуючи певні магічні чи ри-
туальні дії, – та уявленнями про жінку пізньопалеолітичної 
спільноти: «Вживання голого тіла як магічного засобу явля-
ється пережитком тих часів, коли жінка вважалася єдиним 
продуцентом, що силою свого тіла родить нових людей 
<...>, добуває в землі нові засоби для існування – поживні 
рослини, які вона плекає, тим часом, як чоловік займається 
ловами й війною» [Грушевська 1927: 90]. Отже, дослідниця 
припускає, що в палеоліті жіноче тіло було осердям якихось 
важливих мітологем. Грушевська наголошує на феномені 
народження («жінка добувала з землі нові рослини, що про-
ростали, мабуть, під впливом її надзвичайної здатности ро-
дити силою свого тіла людей»), але не пов’язує жінку з ані-
містичними ідеями: для таких висновків натоді замало було 
нагромаджено верхньопалеолітичних артефактів.

Грушевська також уважає чáсом зміни цих уявлень добу 
раннього рільництва: «Прихід вищого хліборобства дій-
сно зв’язаний з повною перевагою чоловічого принципу 
над жіночим, себто чоловічого божества над старшими жі-
ночими образами». Вона навіть припускала, що «культи 
чоловічих божеств <...> дуже часто мають сліди недавнього 
свого перетворення з культів жіночого божества й богинь 
землі чи плодючости», і як приклад наводила культ 
Озириса, за яким стоїть богиня-матір Ізида, культ Тамуза з 
паралельною жіночою постаттю Іштар, культи Атиса, 
Адоніса, Бальдра. Авторка завважує, що поява рільництва 
не була наслідком винятково технічної еволюції: суспіль-
ство «міняє свою громадську структуру, бо воно [рільни-
цтво] виходить з-під жіночого впливу і переходить у завід-
ування чоловіків». Цю зміну Грушевська ілюструє так: 



8. Деякі гіпотези й висновки

– 259 –

«Жіночий організм став вважатись тільки водою, що при-
ймає в себе і годує насіння, сам же не творить життя» 
[Грушевська 1927].

8. Деякі гіпотези й висновки

1. Палеомистецтвознавці здавна вказували на нереле-
вантність ідеї матріярхату. Абрам Столяр писав: «Жіноча 
скульптура палеоліту та решта його антропоморфних зо-
бражень, навіть коли взяти їх у цілому розмаїтті, не дають 
переконливого доказу концепції матріярхату в її історичній ре‑
дакції. Зокрема, вони нічим не підкріплюють тези про “осо‑
бливе становище” й мало не культове поклоніння реальній жінці 
в ориньяко-солютрейську добу. Символи абстрактних жінок 
виконували тоді переважно гносеологічну функцію, що її, за-
значмо, великою мірою збережено за “жінкою загалом” і на 
щаблі патріярхату, і в культурі класових цивілізацій» [Сто
ляр 1985: 257].

Цю саму ідею (навіть обидві ці ідеї) потверджує і моє 
дослідження. Гіпотезу про існування матріярхату зіперто 
на ідеї бінарних опозицій, ґендер задля цього зінтерпрето-
вано як бінарний (чоловік–жінка), ґендерні ролі – як по-
лярні, а позиції – субординовані, адже йдеться про культо‑
ве становище жінки насупроти нижчих позицій чоловіків 
(і дітей). 

До того ж концепція матріярхату цілком модерно інтер-
претує материнство як жертовну опіку та беззаперечну лю-
бов до чад. Тому матріярхат уявляють як справедливу фор-
му правління, сповнену материнської турботи та любови. 
Отже, можна спостерегти звичайне перенесення сучасних 
ґендерних стереотипів на добу ориньяку та солютре, для 
культури яких, імовірно, не були властивими ані бінарні 
протиставлення загалом, ані їх ґендерні репліки. 

2. Нерелевантним видається також перенесення статевої 
дихотомії та гетеронормативности на «доісторичні» часи, 



Душа-пташка-жінка: генеза, типологія, семантика

– 260 –

що теж випливає з ідеї матріярхату. Зазвичай історики й ар-
хеологи легко підхоплюють ті сцени та зображення, які мож-
на потрактувати на користь дихотомій, і некритично пере-
носять сучасні смислові системи на палеолітичне мистец
тво.

Проілюструю, як мимохіть може відбуватися приписуван‑
ня знайомих смислів наскельним ґравіруванням верхнього 
палеоліту. На вже розглядуваному ґравіруванні з печери 
Піндаль зображено коїтус між двома антропоморфними фі-
гурами. Одну з фігурок позначено фалосом, друга не має 
жодних ознак статі. Та попри це, фігурки a priori незрідка 
вважають за різностатеві (див. іл. 66). 

Пряме перенесення бінарної схеми на соціюм верхнього 
палеоліту нині спроблематизовано в ґендерних студіях, які 
наголошують соціяльну сконструйованість статі та сексу-
альности. Для неоантропа, скажімо, значущість преферен-
цій, схильностей конкретної людини могла переважати 
формальні ознаки статі, які мало що дають для якнайповні-
шого використання людського ресурсу під час виконання 
щоденних обов’язків. Коли деякі чоловіки та деякі жінки 
ліпше від решти давали раду з певного штибу діяльности 
(приміром, були влучними стрільцями, вмілими кравцями 
чи спритними бігунами), людина верхнього палеоліту мо-
гла визнавати за цією групою право виконувати таку робо-
ту без урахування особливостей побудови репродуктивної 
системи. 

3. Яко гіпотезу можна висунути й думку про те, що в 
неоенеоліті, коли постають символ Світового дерева та 
його аломорфи, також починає кардинально змінюватися се‑
мантика жіночого образу, бо внаслідок виокремлення й де-
талізації бінарних опозицій концепт «жінка» дедалі біль-
ше співвідносять із їхніми неґативними частинами. Саме 
за середнього та пізнього енеоліту на жіночій антропо-
морфній пластиці виникає орнаментика зі знаками хто-
нічности, ночі тощо (як-от змії, совині лики, що заступили 



8. Деякі гіпотези й висновки

– 261 –

пташині із дзьобом-защипом, – згадаймо, що сова яко ніч-
ний птах у традиційних культурах часто править за неґа-
тивний знак). Лоно та стегна жіночих глиняних фігурок 
почали масово орнаментувати зображеннями зміїв, хто-
нічна семантика яких також добре знана у традиційних 
культурах. Ці нові властивості орнаментики та стилізації 
фігурок спонукають припустити зміну й у семантиці жі-
ночого образу, виокремлення його як неґативної частини 
бінарних альтернацій11. 

4. Бінарні опозиції не можна зреконструювати з комплек-
су уявлень про душу-пташку (та суміжних із ним комплексів 
уявлень), бо, ймовірно, цей комплекс вірувань хронологічно 
передував картині світу типу axis mundi. 

Ідея аналізувати матеріял не тільки за принципом опису 
через бінарні опозиції, але й через виокремлення комплек-
сів вірувань, не вписуваних у цю схему, може виявитися про-
дуктивною для спроб хронологізації або виявлення етапів 
формувань певних уявлень традиційної культури.

5. Нарешті, той факт, що «гносеологічну функцію», залу-
ченість ув анімістичні уявлення збережено за жінкою й у піз-
ніших патріярхальних суспільствах, може пояснити принай-
мні почасти, чому жіноча тема трапляється частіше, чому її 
активніше, ретельніше та детальніше розроблено в обрядо-
вості, магічних і мантичних діях, пов’язаних із концептуаль-
ним осмисленням душі, її переходом між світами, її незем-
ним існуванням, а також долею та любов’ю.

11 Крилаті змії (як-от змій-горинич) є мітичними образами, можливо, 
також посталими з неоенеоліту й пов’язаними певним чином із уяв-
леннями про жінку-пташку. Науковці вже припускали, що «летючий 
змій виник у повір’ях під впливом його основної функції – виступати 
як іпостась душі предка, звідси суміщення ознак хтонічного (змій) і 
небесного (літає, крилатий) вогняного персонажа» [Виноградова 
2000: 92].





Д о в і д к о в и й  
а п а р а т





– 265 –

Література

А. К. 1897  –  А. К., Свадебные пеcни, записанные в Подольской губернии 
(Оттиск из журнала «Киевская старина»), К., 1897, 21 с.

Абрамова 1972 – З. А. Абрамова, «Древнейшие формы изобразитель-
ного творчества (Археологический анализ палеолитического ис-
кусства)», Ранние формы искусства (М.: Искусство, 1972), с. 9–29.

Агапкина 2000 – Т. Агапкина, Этнографические связи календарных песен, 
М.: Индрик, 2000, 334 с.

Агапкина, Топорков 2001  – Т. Агапкина, А. Топорков, «Ритуальное 
обнажение в  народной культуре славян», Ю. К. Богданов, 
А. Панченко (ред.), Гендерный подход в антропологических дисципли‑
нах (СПб: Алетейя, 2001), с. 11–26.

Агафонова 1996а  – Т. Агафонова, «Архаїчні елементи в  духовній 
культурі болгар Південної Бессарабії ХІХ–ХХ ст.», Матеріали ІV 
Міжнародної археологічної конференції студентів і молодих вчених. К., 
14–16 травня 1996 (К.: Соборна Україна, 1996), с. 47–48.

Агафонова 1996б – Т. Агафонова, «Було в свадебных обрядах болгар 
Южной Бессарабии (ХІХ – начало ХХ  века)», Етнографічні дослі‑
дження населення України (Матеріали Першої Всеукраїнської етноло‑
гічної конференції студентів та молодих вчених) (О., 1996), с. 4–5.

Агафонова 2002 – Т. Агафонова, «Одежда украинцев в свадебной об-
рядности (конец ХІХ – первая половина ХХ века)», О. Сминтина, 
О. Прігарін (ред.), Археологія та етнологія Східної Європи: матеріали 
і дослідження (О.: Друк, 2002), с. 269–271.

Айзеншток 1971  – И. Айзеншток, «Фольклорно-этнографическая 
деятельность П. В. Иванова», Очерки истории русской этнографии, 
фольклористики и  антропологии. Труды института этнографии 
им. Миклухо-Маклая, – 95, 5 (1971): 102–110.



Довідковий апарат

– 266 –

Аполлосов 1861а  – С. Аполлосов, «Свадебные обряды малоросси-
ян слободы Воронцовки Павловского уезда», Воронежская беседа 
на 1861 год (СПб, 1861), с. 167–178.

Аполлосов 1861б – С. Аполлосов, «Малороссийские похороны в Под
горенском приходе Острогожского уезда», Воронежская беседа на 
1861 год (СПб, 1861), с. 218–223.

Артюх, Косміна 1993 – Л. Артюх, Т. Косміна, «Етнічні символи у тра
диційній народній культурі українців», О. Федорук (ред.), Мис
тецтво, фольклор та етнографія слов’янських народів (К., 1993), 
с. 154–160.

Бабенко 1905  – В. Бабенко, Этнографический очерк народного быта 
Екатеринославского края, Екатеринослав, 1905, 144 с.

Байбурин 1991  – А. Байбурин, «Ритуал в  системе знаковых средств 
культуры», Ю. Бромлей (ред.), Этнознаковые функции культуры 
(М.: Наука, 1991), с. 23–42.

Байбурин 1993 – А. Байбурин, Ритуал в традиционной культуре, СПб: 
Наука, 1993, 242 с.

Байбурин 1997 – А. К. Байбурин, «Родинный обряд у славян и его мес-
то в жизненном цикле», Живая Старина, 2 (1997): 7–9.

Байбурин, Левинтон 1978  – А. Байбурин, Г. Левинтон, «К  описа-
нию организации пространства в  восточнославянской свадьбе», 
Русский народный свадебный обряд (Ленинград, 1978), с. 89–105.

Байбурин, Левинтон 1990  – А. Байбурин, Г. Левинтон, «Похороны 
и  свадьба», Исследования в  области балто-славянской духовной 
культуры: Погребальный обряд (М., 1990), с. 64–94.

Байбурин, Фрадкин 1998  – А. Байбурин, В. Фрадкин, «Николай 
Федорович Сумцов и его работы в области обрядовой символики», 
М. Сумцов, Символика славянских обрядов, А. Байбурин (упор., під-
гот. текстів, комент.) (М.: Восточная литература, 1996), с. 269–277.

Балабина 1998  –  В. И. Балабина, Фигурки животных в  пластике 
Кукутени-Триполья, М., 1998, 268 с.

Балушок 1994  –  В. Г. Балушок, «Елементи давньослов’янських ініці-
ацій в  українському весіллі», Народна творчість та етнографія, 1 
(1994): 31–37.

Балушок 1998  – В. Балушок, Обряди ініціацій українців та давніх 
слов’ян, Львів–Нью-Йорк, 1998, 215 с.

Баранов 2001 – Д. А. Баранов, «Родинный обряд: время, пространство, 
движение», Е. Белоусова (упор.), Ю. Неклюдов (ред.), Родины, дети, 
повитухи в традициях народной культуры (М.: РГГУ, 2001), с. 9–30.

Берг 1946 – Л. С. Берг, Всесоюзное Географическое Общество за сто лет, 
Москва–Ленинград: Издательство АН СССР, 1946, 160 с.



Література

– 267 –

Беньковский 1899  – И. Беньковский, «Народный взгляд на  “нечис-
тую” женщину», Киевская старина, LXV (1899): 128–131.

Беньковский 1904  – И. Беньковский, «Поверья и  обрядности родин 
и крестин», Киевская старина, 87 (1904): 1–3.

Бернштам 1981  –  Т. А. Бернштам, «Обряд “крещение и  похороны 
кукушки”», Материальная культура и  мифология. Сборник Музея 
антропологии и  этнографии Института этнографии им.  Миклухо-
Маклая АН СССР, XXXVII (1981): 179–204.

Бибиков 1953  –  С. Н. Бибиков, «Раннетрипольское поселение Лука-
Врублевецкая на  Днестре. К  истории ранних земледельческо-
скотоводческих племен на юго-востоке Европы», Материалы и ис‑
следования по археологии СССР, 38 (Москва–Ленинград: 1953), 460 с.

Бибиков 1981 – С. Н. Бибиков, Древнейший музыкальный комплекс из кос‑
тей мамонта. Очерк материальной и духовной культуры палеолити‑
ческого человека, К.: Наукова думка, 1981, 106 с.

Болтарович 1994  – З. Болтарович, Українська народна медицина, К.: 
Абрис, 1994, 319 с.

Богатырев 1971 [1929] 1 – П. Г. Богатырев, «Магические действия, обря
ды и  верования Закарпатья», П. Г. Богатырев, Вопросы теории на‑
родного искусства (М.: Искусство, 1971), с. 167–297.

Богатырев 1971 [1937]  –  П. Г. Богатырев, «Функции национального 
костюма в Моравской Словакии», П. Г. Богатырев, Вопросы теории 
народного искусства (М.: Искусство, 1971), с. 297–367.

Богатырев 1996 [1926] – П. Г. Богатырев, «Игры в похоронных обрядах 
Закарпатья», Секс и эротика в русской традиционной культуре (М.: 
Ладомир, 1996), с. 484–509.

Богуславский 1855  – Ф. Богуславский, «Село Юриновка (Новгород
северского уезда Черниговской губернии) в историческом и этно-
графическом отношениях», Черниговские Губернские Ведомости, 20 
(1855):163–171.

Бордейний 1912 – І. Бордейний, «Похоронні звичаї й обряди в  селі 
Молодієві Черновецького повіту», Етноґрафічний збірник НТШ, 
XXXI–XXXII (Л., 1912): 347–362.

Борисенко 1979 – В. К. Борисенко, Нова весільна обрядовість у сучасному 
селі (на матеріалі південно-східних р‑ нів України), К.: Наукова думка, 
1979, 123 с.

1 У квадратових дужках указано рік першодруку. В тих випадках (окре-
мо оговорених у тексті), коли праця тривалий час не виходила в світ, 
як-от дослідження Ф. Колесси, написане 1930  року, а  опубліковане 
2001‑го, рік у квадратових дужках позначає час написання.



Довідковий апарат

– 268 –

Борисенко 1988 – В. К. Борисенко, Весільні звичаї та обряди на Україні 
(Історико-етнографічне дослідження), К.: Наукова думка, 1988, 190 с.

Борисенко 2000  –  В. К. Борисенко, Традиції і  життєдіяльність етносу 
(на матеріалах святково‑ обрядової культури українців), К.: УНІСЕРВ, 
2000, 190 с.

Борисенко 2003 – В. К. Борисенко, «Вірування у повсякденному житті 
українців на початку ХХІ століття», Етнічна історія народів Європи, 
15 (К., 2003): 4–10.

Боровський 1915 – В. Боровський, «Похоронні звичаї і обряди на Га
лицькім Поділлю в повітах Гусятинськім, Чортківськім, Борщівськім 
і Мельницькім», Записки НТШ, СХХІІ (Л., 1915): 143–147.

Боровський 1992 –  Я. Боровський, Світогляд давніх киян, К.: Наукова 
думка, 1992, 172 с.

Бородай 1996 – Ю. Бородай, Эротика. Смерть. Табу. (Трагедия человечес‑
кого сознания), М.: Гнозис, 1996, 413 с.

Боряк 1994  – О. Боряк, Матеріали з  історії народознавства в  Україні.
Каталог етнографічних програм (друга половина  XVIII–XX ст.), К.: 
Українознавство, 1994, 121 с.

Боряк 1997 – О. Боряк, Ткацтво в обрядах та віруваннях українців (сере
дина ХІХ – початок ХХ ст.), К., 1997, 191 с.

Боряк 2003 – О. Боряк, «Матка і плацента: жіноче тіло як відкрита єм-
ність», О. Боряк, М. Маєрчик (упор.), Тіло в  текстах культур (К., 
2003), с. 19–32.

Брайловский 1885 – С. Брайловский, «Малорусская похоронная при
четь и лирическое ее значение», Киевская старина, Вересень (1885): 
3–81.

Брайчевский 1964  –  М. Ю. Брайчевский, Когда и  как возник Киев, К.: 
Наукова думка, 1964, 181 с.

Брижко 1919 – М. Брижко, «Весілє в містечку Дубовій Уманського по-
віту в  Київщині», Матеріяли до  української етнольоґії, XIX–XX (Л., 
1919): 51–74.

Брояковський 1912  – П. Брояковський, «Похоронні звичаї й обря-
ди в  м.  Паволочі Сквирського повіта Київської губернії», Етно
ґрафічний збірник НТШ, XXXI–XXXII (Л., 1912): 389–390.

Брюховець 1919 – І. Брюховець, «Весїлє з Прилуцького пов. Полтавської 
губернії», Матеріяли до  української етнольоґії, XIX–XX (Л., 1919): 
74–81.

Буґера 1977  – І. Буґера, Українське весілля на  Лемківщині, Нью-Йорк: 
Говерла, 1977, 67 с.

Булашев 1992 – Г. Булашев, Український народ у своїх легендах, релігійних 
поглядах та віруваннях, К., 1992, 412 с.



Література

– 269 –

Булко 1956 – Ю. Булко, «Старовинне “вешілля” в селі Орябині», Дукля 
1 (1956): 131–139.

Бурдо 1998  –  Н. Б. Бурдо, «Трипільська пам’ятка етапу ВІ біля 
с.  Сокільці на  Південному Бузі», Археологічні відкриття 1997–
1998 рр. (К., 1998), с. 8–10.

Валодзіна 2007 – Т. Валодзіна, «Символіка закритих частин тіла в мі-
фопоетичній анатомії слов’ян», О. Боряк, М. Маєрчик (упор.), 
Сек(с)ретність. Те, про що не говорять (К.: Емма, 2007), с. 203–212.

Васильев 1890 – М. Васильев, «Малорусские похоронные обряды и по-
верья», Киевская старина, Серпень (1890): 318–321.

Васильев 1890–1892 – «Антропоморфические представления в веро-
ваниях украинского народа», Этнографическое обозрение, IV (1890): 
87–100; V (1892): 157–169.

Вахрос 1939  –  И. С. Вахрос, Наименование обуви в  русском языке. Древ
нейшие наименования допетровской эпохи, Хельсинки, 1939, 270 с.

Веселова 2001 – И. Веселова, «Рассказчики и рассказчицы: Наблюдения 
над типами речевого поведения», К. Богданов, А. Панченко (ред.), 
Гендерный подход в  антропологических дисциплинах (СПб: Алетейя, 
2001), с. 339–346.

Виноградова 2000 – Л. Н. Виноградова, Народная демонология и мифори‑
туальная традиция славян, М.: Индрик, 2000, 431 с.

Власкина 2001 – Т. Власкина, «Мифологический текст родин», Е. Бело
усова (упор.), Ю. Неклюдов (ред.), Родины, дети, повитуха в тради‑
циях народной культуры (М.: РГГУ, 2001), с. 61–78.

Вовк 1995 [1892] – Ф. Вовк, «Шлюбний ритуал та обряди на Україні», 
Студії з української етнографії та антропології (К.: Мистецтво, 1995), 
с. 219–323.

Вовк 1995 [1896] – Ф. Вовк, «Сани в похоронному ритуалі на Україні», 
Студії з української етнографії та антропології (К.: Мистецтво, 1995), 
с. 324–335.

Вовк 1995 [1916] – Ф. Вовк, «Етнографічні особливості українського на-
роду», Студії з української етнографії та антропології (К.: Мистецтво, 
1995), с. 39–218.

Вовк 2002 [1899] – Ф. Вовк, «Дещо про теперішній стан і задання укра-
їнської етнольогії», Федір Вовк. Сторінка наукової спадщини та бі‑
бліографія праць (К., 2002), с. 17–31.

Войтів 2000 – Г. Войтів, «Назви жіночих шийних прикрас у  гуцуль-
ському говорі», Н. Хобзей (ред.), Гуцульські говірки (Лінгвістичні та 
етнолінгвістичні дослідження) (Л., 2000), с. 149–157.

Волков 1914 – Ф. П. Волков, П. Чубинский, «Отрывки из личных вос-
поминаний», Украинская жизнь (1914): 18.



Довідковий апарат

– 270 –

Волоцкая 1995 –  З. М. Волоцкая, «Тема смерти и  похорон в  загадках 
(на славянском материале)», Малые формы фольклора. Сборник ста‑
тей памяти Г. Л. Пермякова (М., 1995), с. 245–256.

Волошинський 1919а  – Волошинський І., «Весілє в  Далешеві Горо
денського повіту», Матеріяли до української етнольоґії XIX–XX (Л., 
1919): 2–34.

Волошинський 1919б – І. Волошинський, «Похоронні звичаї і голосін-
ня в Городенщині», Матеріяли до української етнольоґії XIX–XX (Л., 
1919): 194–213.

Воропай 1991 [1958–1966] – Ол. Воропай, Звичаї нашого народу (етногра‑
фічний нарис), К.: Оберіг, 1991, т. 1, 449 с.; т. 2, 435 с.

Врочинська 2004 – Г. Врочинська, «Прикраси в декоративно-образній 
структурі народного жіночого вбрання ХІХ  – поч. ХХ ст.», 
Народознавчі зошити 3–4 (2004): 378–397.

Гаврилюк 1981  – Н. Гаврилюк, Картографирование явлений духовной 
культуры (по  материалам родильной обрядности украинцев), К.: 
Наукова думка, 1981, 278 с.

Гаврилюк 1983  – Польові матеріяли Н. Гаврилюк, записи 1983  року 
в Рівненській області. Архів Н. Гаврилюк.

Гаврилюк 1993 – Н. Гаврилюк, «Міфологічні формули на  тему «по-
ходження» дітей (досвід систематизації українських текстів та 
інослов’янські паралелі)», О. Федорук (ред.) Мистецтво, фольклор 
та етнографія слов’янських народів (К., 1993), с. 176–195.

Гаврилюк 1989 – Н. Гаврилюк, «Київськополіський варіант традицій-
ної сімейної обрядовості на  фоні суміжних територій», Київське 
Полісся (етнолінгвістичне дослідження) (К.: Наукова думка, 1989), 
с. 24–40.

Ганюченко 1919 – З. Ганюченко, «Весілє в селі Гордашівці, Уманського 
повіту в Київщині», Матеріяли до української етнольоґії, XIX–XX (Л., 
1919): 34–51.

Геннеп 1999 (1909)  – А. Геннеп ван, Обряды перехода (систематичес‑
кое изучение обрядов), пер. с фр., М.: Восточная литература, 1999, 
175 с.

Гвоздевич 1995 – С. Гвоздевич, «Вода і вогонь у родинній обрядовос-
ті українців ХІХ – початку ХХ ст.», Народознавчі зошити, 1 (1995): 
34–35.

Гнатюк 1908  – В. Гнатюк, «Бойківське весїлє в  Мшанци (Старосам
бірського повіта)», Матеріяли до українсько-руської етнольоґії, Х (Л., 
1908): 1–29.

Гнатюк 1919 – В. Гнатюк, «Пісня про покритку, що втопила дитину», 
Матеріяли до української етнольоґії, XIX–XX (Л., 1919): 249–389.



Література

– 271 –

Головацький 1867 – Я. Головацький, О костюмах или народном убран‑
стве русинов или русских в Галичине и северовосточной Венгрии, СПб, 
1867, б. н.

Головин 2001  –  В. В. Головин, «Организация пространства ново-
рожденного», Е. Белоусова (упор.), Ю. Неклюдов (ред.), Родины, 
дети, повитухи в  традициях народной культуры (М.: РГГУ, 2001), 
с. 31–60.

Голубовичева 1919  – О. Голубовичева, «Весїлє в  селї Ілинцях, Сня
тинського повіту», Матеріяли до української етнольоґії, XIX–XX (Л., 
1919): 177–193.

Гомілко 2001 – О. Гомілко, Метафізика тілесності, К.: Наукова думка, 
2001, 340 с.

Горленко 1964 –  В. Ф. Горленко, Нариси історії української етнографії, 
К.: Наукова думка, 1964, 247 с.

Гриша 1899 – О. Гриша, «Весїльля у Гадяцькому повітї у Полтавщині», 
Матеріяли до українсько-руської етнольоґії 1 (Л., 1899): 111–156.

Грушевська 1924 – К. Грушевська, «Примітивне мишлення і його від-
гомони в нашім фольклорі», К. Грушевська. З примітивної культу‑
ри. Розвідки та оповіді (К.: Державне видавництво України, 1924), 
с. 75–110.

Грушевська 1927  – К. Грушевська, «З  примітивного господарства: 
Кілька зауважень про засоби жіночої господарчої магії у  зв’язку 
з найстаршими формами жіночого господарства», Первісне грома‑
дянство та його пережитки на Україні, 1–3 (1927): 9–44.

Г<рушевський> 1906–1907  – М. Г[рушевський], «Дитина у  звича-
ях і  віруваннях українського народу. Матеріали з  полудневої 
Київщини», Обробив З. Кузеля, Матеріяли до українсько-руської ет‑
нольогії, VIII (1906): 60–220; IX (1907): 144 с.

Грушевський 1926 – М. Грушевський, «Постриження й инші обряди, 
відправлювані над дітьми й підлітками», Первісне громадянство та 
його пережитки на Україні, 1–2 (1926): 83–86.

Гузій 2002 – Р. Гузій, Похоронні звичаї та обряди українців Карпат (ХІХ–
ХХ ст.), Автореф. дис. … канд. історичних наук, Л., 2002, 23 с.

Гура, Кабакова 1995 – А. Гура, Г. Кабакова, «Вдовство», Н. И. Толстой 
(ред.), Славянские древности: Этнолингвистический словарь, в 5 т. (М.: 
Международные отношения, 1995), т. 1, с. 293–297.

Гура 1993 – А. Гура, «Вербальная имитация голосов животных в сла-
вянском фольклоре», Славянское и балканское языкознание. Структура 
малых фольклорных текстов (М., 1993), с. 132–152.

Гура 1997 – А. В. Гура, Символика животных в славянской народной тра‑
диции, М., 1997, 910 с.



Довідковий апарат

– 272 –

Гура 2003 – А. Гура, «Новые публикации о русском свадебном обря-
де», Живая старина, 1 (2003): 55–58.

Гушул 1970 – М. Гушул, «Покутське весілля в селі Рожнятів Косівського 
р‑ ну», М. Шубравська (упор.), Весілля (у  2 книгах) (К.: Наукова 
думка, 1970), кн. 2, с. 426–467.

Давидюк 1994 – В. Давидюк, «Реліктове значення ініціальних ритуа-
лів у поліській весільній обрядовості», Родовід, 9 (1994): 26–30.

Даль 1955 [1881] – В. И. Даль, Словарь живого великорусского языка, в 4 то-
мах, М., 1955.

Дандес 1996 [1980]  – А. Дандес, «Сухе та мокре, лихе око. Есей про 
індоєвропейське та семітське світобачення», пер. з  англійської, 
Р. Кісь, О. Кісь, М. Маєрчик (упор.), Студії з інтегральної культуро‑
логії. Танатос (Л., 1996), с. 132–142.

Даниленко 1999  – В. Даниленко, «Космогония первобытного об-
щества», Начала цивилизации (Екатеринбург: Деловая книга; М.: 
Раритет, 1999), с. 3–217.

Данилів 1907 – В. Данилів, «Порівняння весілля й смерті в українських 
погрібових голосіннях», Україна, ІІ, 1 (1907): 351–355.

Данилов 1906 – В. Данилов, «Символика птиц и растений в украин-
ских похоронных причитаниях», Киевская старина, Грудень (1906): 
119–124.

Данилов 1909 – В. Данилов, «Красный траур в малорусском погребаль
ном обряде», Живая старина, 18 (1909): 31–37.

Дем’ян 1926–1927  – Л. Дем’ян, «Похоронні обряды и  вірованя», 
Подкарпатська Русь, ІІІ (Ужгород, 1926): 108–112, 170–175, 224–227; 
IV (Ужгород, 1927): 15–16, 43–44, 86–88, 121–123.

Дем’ян 1927 – Л. Дем’ян, «Крестины на окрестности Верецьких в зви-
чаях и піснях», Подкарпатська Русь, IV (Ужгород, 1927): 189–191.

Дем’ян 1942  – Л. Дем’ян, «Свадьба (весіля) в  околици Вишних 
Верецьких», Литературна Неделя Подкарпатского общества Наук, ІІ 
(Ужгород 1942): 201–204, 212–216, 224–227, 233–236.

Деркач 1912 – В. Деркач, «Похоронні звичаї й обряди в селі Вербівци 
Теребовельського повіту», Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–
XXXII (Л., 1912): 369–378.

Дешко 1867 – П. Дешко, «Свадьба в Угорской Руси», Записки Импера
торского Русского Географического Общества, 1 (СПб, 1867): 694–
704.

Диков 1962  –  Н. Н. Диков, Древние костры Камчатки и  Чукотки, 
Магадан, 1969, 253 с.

Дитячий фольклор 1986 – Г. Довженок (упор.), Дитячий фольклор, К.: 
Наукова думка, 1996, 302 с.



Література

– 273 –

Дроботюк 1915  – І. Дроботюк, Перекази, пісні, частушки, коломийки, 
приспівки до танців, вірші, народний календар, родинна обрядовість та 
інше, 1915. 72 арк., Архів ІМФЕ НАНУ, ф. 1–5, од. зб. 386.

Дуда 1915  – «Від Петра Макогона в  Підгорцях Скільського повіту 
записав Василь Дуда 29.ХІІ.1913», Записки НТШ, СХХІІ (Л., 1915): 
130–131.

Евзлин 1993 – М. Евзлин, Космогония и ритуал, М.: Радикс, 1993, 337 с.
Еліаде 2001 (1957)  – М. Еліаде, «Священне і  мирське», пер. з  фр., 

М. Еліаде. Мефістофель і андрогін (К.: Основи, 2001), с. 7–116.
Еліаде 2001 (1962) – М. Еліаде, «Мефістофель і андрогін», пер. з фр., 

М. Еліаде, Мефістофель і андрогін, К.: Основи, 2001, с. 305–472.
Еремина 1991  – В. Еремина, Ритуал и  фольклор, Ленинград: Наука, 

1991, 208 с.
Жалковська 1915 – О. Жалковська, «Дещо про похоронні звичаї в селі 

Барбівцях Вашківського повіту на Буковині», Записки НТШ, СХХІІ 
(Л., 1915): 153–154.

Жаткович 1896  – Ю. Жаткович, «Замітки етнографічні з  Угорської 
Руси», Етноґрафічний збірник НТШ, 2 (Л., 1896): 1–38.

Захарченко 2004 – Н. Захарченко, Традиційна поховальна обрядовість сло
в’янського населення південно-західної України середини ХІХ–ХХ  ст.: 
ритуальна структура та її  статевовіковий аспект: Автореферат 
дис. … канд. іст. наук, К., 2004, 20 с.

Збенович 1989  – В. Збенович, Ранний этап трипольской культуры 
на территории Украины., К.: Наукова думка, 1989, 220 с.

Здихівський 1930  –  О. О. Здихівський. Весілля, вірування, господарча 
діяльність, пісні, казки, народний календар, землемірство. Записано 
на Вінниччині. 1930. Архів ІМФЕ, ф. 1–7, од. зб. 691.

Здоровега 1974  – Н. Здоровега, Нариси народної весільної обрядовості 
на Україні, К., 1974, 159 с.

Зеленин 1930 – Д. Зеленин, «Табу слов у народов восточной Европы 
и северной Азии», Сборник Музея антропологии и этнографии, 8–9 
(Ленинград, 1929–1930): 1–374.

Зеленин 1995 (1916) – Д. Зеленин, Очерки русской мифологии: умершие 
неестественной смертью и русалки, М.: Индрик, 1995, 432 с.

Зосенко 2001 – В. М. Зосенко, «Амфорна тара Києво‑ Подолу ХІІ – поч. 
ХІІІ ст. (прикладом одного розкопу)», Морська торгівля в Північному 
Причорномор’ї (К., 2001), с. 165–197.

Зубрицький 1912  – М. Зубрицький, «Похоронні звичаї й обряди 
в  Мшанци і  сусїдних селах Старосамбірського і  Турчанського 
повіта», Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–XXXII (Л., 1912): 211–
226.



Довідковий апарат

– 274 –

Иваница 1853 – А. Иваница, «Домашний быт малоросса Хорольского 
уезда и  других мест Волынской и  Черниговской губерний», 
Этнографический сборник, издаваемый Императорским Русским Гео
графическим Обществом, 1 (СПб, 1853): 337–370.

Иванов 1892 – П. Иванов, «Из области малорусских народных легенд», 
Этнографическое обозрение, 2–3 (1892): 65–97.

Иванов 1897 – П. Иванов, «Этнографические материалы, собранные 
в Купянском уезде Харьковской губернии», Этнографическое обо‑
зрение, 32, 1 (1897): 22–70.

Иванов 1998 – Вяч. Вс. Иванов, «Очерки по предыстории и истории 
семиотики», Вяч. Вс. Иванов, Избранные труды по семиотике и исто‑
рии культуры (М.: Языки русской культуры, 1998), т. 1, с. 607–791.

Иванов 1998a – Вяч. Вс. Иванов, «Нечет и чет. Асимметрия мозга и ди-
намика знаковых систем», Вяч. Вс. Иванов, Избранные труды по се‑
миотике и истории культуры (М.: Языки русской культуры, 1998), 
т. 1, с. 381–604.

Иванов, Топоров 1997  – Вяч. Вс. Иванов, В. Н. Топоров, «Птицы», 
Мифы народов мира, в 2 т. (М.: Российская энциклопедия, 1997), т. 2, 
с. 346–349.

Иванова 1999 – Ю. Иванова, «Послесловие», А. ван Геннеп, Обряды пе‑
рехода, М.: Восточная литература, 1999, с. 180–196.

Изворин 1942 – А. Изворин, «Похоронный звычай у  подкарпатських 
русинов», відбиток із журналу Зоря, 1–2, ІІ (Ужгород, 1942): 130–144).

Іванова 1924–1930 – О. В. Іванова. Замовляння, звичаї, пісні декласованих 
елементів. Звичаї, пов’язані з дитиною, на Поділлі. Вінниччина, Могилів‑ 

Подільський р‑ н., 1924–1930. Архів ІМФЕ НАНУ, ф. 1–5, од. зб. 404.
Кабакова 1995 – Г. И. Кабакова, «Головной убор», Н. И. Толстой (ред.), 

Славянские древности: Этнолингвистический словарь, в  5  т. (М.: 
Международные отношения, 1995), т. 1, с. 506–508.

Кабакова 2001а –  Г. И. Кабакова, «Отец и  повитуха в  родильной об-
рядности Полесья», Е. Белоусова (упор.), Ю. Неклюдов (ред.), 
Родины, дети, повитуха в традициях народной культуры (М.: РГГУ, 
2001), с. 107–130.

Кабакова 2001б – Г. И. Кабакова, Антропология женского тела в славян‑
ской традиции, М.: Ладомир, 2001, 335 с.

Кабакова 2007 – Г. И. Кабакова, «Поліська народна антропологія: жі-
ночий текст», О. Боряк, М. Маєрчик (упор.), Сек(с)ретність. Те, про 
що не говорять (К.: Емма, 2007), с. 180–202.

Кагаров 1929 – Е. Кагаров, «Состав и происхождение свадебной обряд-
ности», Сборник Музея антропологии и  этнографии, 8 (Ленинград, 
1929): 152–193.



Література

– 275 –

Казимир 1907 – Е. Казимир, «Из свадебных и родинных обычаев Хо
тинского уезда Бессарабской губернии. Из свадебных, родинных 
и  похоронных обычаев Подольской губернии», Этнографическое 
обозрение, LXXII–LXXIII (1907): 200–210.

Кайндль 2000 [1894] – Р. Кайндль, Гуцули, пер. з німецької, Чернівці: 
Молодий буковинець, 2000, 206 с.

Калиновський 1970 [1777] – Г. Калиновський, «Опис весільних укра-
їнських простонародних обрядів. 1777», М. Шубравська (упор.), 
Весілля, в 2 т. (К.: Наукова думка, 1970), т. 1, с. 68–74.

Камінський 1929 – В. Камінський, «Сліди родового побуту в сьогочас-
них весільних звичаях на Україні. Весільний звичай крадіжки ку-
рей», Первісне Громадянство та його пережитки на Україні, 2 (1929): 
53–60.

Килимник 1962 – С. Килимник, Український рік у народних звичаях в іс‑
торичному освітленні, Вінніпег, 1962, т. 3, 371 с.

Кирилюк 2005 – А. Кирилюк, Універсалії культури і семіотика дискурсу. 
Казка та обряд, О.: ЦГО НАНУ, 2005.

Кисілевська 1912 – Ол. Кисілевська, «Похоронні звичаї й обряди в селі 
Товмачику Коломийського повіта», Етноґрафічний збірник НТШ, 
XXXI–XXXII (Л., 1912): 299–302.

Кісь 1998 – О. Кісь, Польові матеріали, зібрані в 1998 році від переселен‑
ців з Чорнобильської зони (Записано від переселенців з села Люблянка та 
Усів Чорнобильського р‑ ну в  с.  Погреби Васильківського р‑ ну Київської 
області). Архів ІН НАНУ, ф. 1, оп. 2, од. зб. 454.

Кісь 1999 – О. Кісь, «Особливості соціалізації дівчаток в  українській 
сім’ї ХІХ  – початку ХХ століття», Етнічна історія народів Європи. 
Традиційна етнічна культура слов’ян (К., 1999), с. 49–56.

Кісь 1994 – Р. Кісь, «Первісна семіотичність шлюбної магії (Ерос і вод-
на стихія)», рукопис (у  скороченому варіянті див.: Сучасність, 1 
(1994).

Кісь 2002 – Р. Кісь, Мова, думка і  культурна реальність (від Олександра 
Потебні до теорії мовного релятивізму), Л.: Літопис, 2002, 302 с.

Кліффорд 2004 (1998)  – Дж. Кліффорд, «Клопоти з  культурою. 
Про авторитет етнографії», пер. з  англ.  М. Маєрчик, Народна 
творчість та етнографія, 3 (2004): 70–82. (http://etno.kyiv.uar.
net/vyd/nartv/2004/N3/Art11.htm)

Кміт 1908 – Ю. Кміт, «Бойківське весїлє в Гвіздци (Турчанського пові-
та)», Матеріяли до українсько-руської етнольоґії, Х (Л., 1908): 82–100.

Коваль-Фучило 2000 – І. Коваль-Фучило, Українські похоронні голосін‑
ня: генеза і поетика: Автореферат дис. … канд. іст. наук, Л., 2000, 
20 с.



Довідковий апарат

– 276 –

Кожевникова, Петрова 2000  –  Н. А. Кожевникова, З. Ю. Петрова, 
Материалы к словарю метафор и сравнений русской литературы ХІХ–
ХХ вв.: Птицы, М.: Языки русской культуры, 2000, 476 с.

Колесса 1901 – І. Колесса, «Галицько-руські народні пісні з мельодія-
ми, зібрав у селі Ходовичах Стрийського повіту Др. Іван Колесса», 
Етноґрафічний збірник НТШ, XI (Л., 1901), 303 с.

Колесса 1922 – Ф. Колесса, «Українські народні думи у відношенню 
до  пісень, віршів і  похоронних голосінь», Записки НТШ, СХХХІІ 
(1922): 1–64.

Колесса 1970 [1937] – Ф. Колесса, «Баляда про дочку-пташку в слов’ян
ській народній поезії», Ф. Колесса, Фольклористичні праці (К.: 
Наукова думка, 1970), с. 109–164.

Колесса 2001 [1930] – Ф. Колесса, «Вірування про душу й загробне жит-
тя в українській похоронній і поминальній обрядовості», Записки 
НТШ, ССХLII (Л., 2001): 7–82.

Коломийченко 1919  – П. Коломийченко, «Весїлє в  селі Прохорах 
Борзенського повіту Чернигівської губернії», Матеріяли до україн‑
ської етнольоґії, XIX–XX (Л., 1919): 81–100.

Коломийченко 1912 – Ф. Коломийченко, «Похоронні звичаї й обря-
ди в селі Прохорах Борзенського повіту Чернигівської губернії», 
Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–XXXII (Л., 1912): 392–403.

Коломийченко 1918 – Ф. Коломийченко, «Різдв’яні обряди та звичаї 
в Чернігівщинї (в селї Прохорах, Борзенського повіту)», Матеріяли 
до української етнольоґії, XVIII (Л., 1918): 142–154.

Коробка 1909 – Н. И. Коробка, «Образ птицы, творящей мир, в русской 
народной поэзии и письменности», Известия отделения русского языка 
и словесности Императорской Академии Наук, XIV, 4 (1909): 175–195.

Коровина 2002 – Е. А. Коровина, «“Фата” в городской свадьбе второй 
половины ХХ века», О. Сминтина, О. Прігарін (ред.), Археологія та 
етнологія Східної Європи: матеріали і  дослідження (О.: Друк, 2002), 
с. 300–302.

Космина 2001  – О. Космина, «Венок как символ ритуала перехода 
в  украинско-белорусских традициях», Беларускае Асветніцтва: 
вопыт тысячагодзя. Матэрыялы Міжнароднага кангрэса, 3, 1 (Мінск, 
2001): 66–71.

Косміна 2003 – О. Косміна, «До проблеми етно-соматичної символіки 
традиційного і  сучасного сценічного одягового коду», О. Боряк, 
М. Маєрчик (упор.), Тіло в текстах культур (К., 2003), с. 83–87.

Костомаров 1994 (1843) – Н. И. Костомаров, «Об историческом значе-
нии русской народной поэзии», М. І. Костомаров, Слов’янська мі‑
фологія (К., 1994), с. 44–201.



Література

– 277 –

Котляревский 1868 – А. Котляревский, О погребальных обычаях языческих 
славян, М.: Издание К. А. Попова, 1868, 252 с.

Кравець 1966 – О. Кравець, Сімейний побут і звичаї українського народу, 
К.: Наукова думка, 1966, 197 с.

Кравченко 1902 – В. Кравченко, «Свадьба в селі Курозванах (Гощенська 
волость Острозький повіт)», Труды «Общества Исследователей 
Волыни» (Житомир, 1902), с. 118–150.

Кравченко 1914а – «Весілля в с. Сагунивці Черкаського повіту Київської 
губернії», Етнографічні матеріали, зібрані Васильом Кравченком 
на Україні, а більшістю в межах Волині (Житомир, 1914), с. 83–88.

Кравченко 1914б – «Весілля в с. Вергунах Черкаського повіту Київської 
губернії», Етнографічні матеріали, зібрані Васильом Кравченком 
на Україні, а більшістю в межах Волині (Житомир, 1914), с. 96–104.

Кравченко 1914в – «Весілля в с. Корчівки Овручського повіту від Марти 
Ловнички 27.ХІ.1901», Етнографічні матеріали, зібрані Васильом 
Кравченком на Україні, а більшістю в межах Волині (Житомир, 1914), 
с. 104–106.

Кравченко 1914г – «Весілля в с. Старий Дорогин Христинівської во-
лості Овручського повіту від Насті Мазурчуківни Овручського 
повіту від Марти Ловнички 13.ХІІ.1903», Етнографічні матеріали, 
зібрані Васильом Кравченком на  Україні, а  більшістю в  межах Волині 
(Житомир, 1914), с. 107–114.

Кравченко 1914д – «Весілля в Овруцького в’єзду Народицького стану, 
а Христиновська волость с. Снитеща од Марьї Кротової 14.ХІ.1910», 
Етнографічні матеріали, зібрані Васильом Кравченком на  Україні, 
а більшістю в межах Волині (Житомир, 1914), с. 114–128.

Кравченко 1914е – «Весілля в  Овруцького в’єзда, волости Лугінскоє, 
деревні Лугинок от Тетяни Таргонскої 3.11.1910», Етнографічні ма‑
теріали, зібрані Васильом Кравченком на Україні, а більшістю в межах 
Волині (Житомир, 1914), с. 128–138.

Кравченко 1914є – «Весіллє. Гапка Ткачукова, 54 роки. С. Волянщина 
(Воленьське) Горошковська волость Житомірського в’єзду, 
8.ХІ.1913», Етнографічні матеріали, зібрані Васильом Кравченком 
на Україні, а більшістю в межах Волині (Житомир, 1914), с. 170–200.

Кравченко 1920–1926 – В. Г. Кравченко, Етнографічні і фольклорні ма‑
теріали: народна медицина, вірування, легенди, перекази та інше. Власні 
записи від родини Можаровських-Обаріусів, 1920–1926, рукопис, 
177 арк. Архів ІМФЕ, ф. 15–3, од. зб. 226.

Кравченко 1928а – В. Г. Кравченко, «Обряди, сполучені з сватанням, зару‑
чинами та весіллям», стаття, 1928, машинопис, 22 арк. Архів ІМФЕ 
НАНУ, ф. 15, од. зб. 704.



Довідковий апарат

– 278 –

Кравченко 1928б – В. Г. Кравченко, Життя родинне в с. Бехах. Весілля. 
Нароженець. Вмирання, 1928, рукопис, 266 арк. Архів ІМФЕ НАНУ, 
ф. 15, од. зб. 158.

Кузеля 1906  – З. Кузеля, «Вступні уваги», Матеріяли до  українсько-
руської етнольоґії, VIII (1906): 1–60.

Кузеля 1908 – З. Кузеля, «Бойківське весїлє в Лавочнім (Стрийського 
повіта)», Матеріяли до  українсько-руської етнольоґії, Х (Л., 1908): 
121–150.

Кузеля 1912а – З. Кузеля, «Українські похоронні звичаї й обряди в етно-
графічній літературі. Огляд студій і бібліографія», Етноґрафічний 
збірник НТШ, XXXI–XXXII (Л., 1912): 133–202.

Кузеля 1912б – З. Кузеля, «Похоронні звичаї й обряди в селі Самушині 
Заставнецького повіту», Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–XXXII 
(Л., 1912): 363–369.

Кузеля 1914–1915 – З. Кузеля, «Посижінє і забави при мерци в україн-
ськім похороннім обряді», Записки НТШ, СХХІ (Л., 1914): 173–224; 
СХХІІ (Л., 1915): 103–128.

Кузів 1889 – І. Кузів, «Життє-буттє, звичаї і обичаї горського народу. 
Зібрав у селі Дідові», Зоря, 15–16 (Л., 1889): 262– 264; 17: 282–287; 18: 
299–302; 19: 317–320; 20: 336–337.

Кузь 1915 – «Кузь з  Перегінська Долинського повіту», подав Юрко, 
Записки НТШ, СХХІІ (Л., 1914): 134–136.

Кузьмак 1912 – М. Кузьмак, «Похоронні звичаї й обряди в селі Жабю–
Магурі Косівського повіту», Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–
XXXII (Л., 1912): 290–299.

Курочкін 1995  – О. Курочкін, Українські новорічні обряди «Коза» 
і «Маланка» (з історії народних масок), Опішня: Українське народо-
знавство, 1995, 375 с.

Курочкин 2003 – О. Курочкин, «Архаический свадебный танец-игра 
“Журавель”», Живая старина, № 1 (37) (2003): 12–14.

Курочкін 2007 – О. Курочкін, «До проблеми вивчення еротичних ве-
сільних ігор українців», О. Боряк, М. Маєрчик (упор.), Сек(с)рет‑
ність. Те, про що не говорять (К.: Емма, 2007), с. 293–310.

Кутельмах 2001  – К. Кутельмах, «Русалки в  повір’ях поліщуків», 
Записки НТШ, CCXLII (Л., 2001): 87–153.

Лаврентьева 1999  – Л. Лаврентьева, «Способы ношения платков», 
Женщина и  вещественный мир культуры народов России и  Европы. 
Сборник Музея этнологии и антропологии, LVII (СПб, 1999): 44–52.

Левинський 1908 – В. Левинський, «Бойківське весїлє в Доброгостові 
(Дрогобицького повіта)», Матеріяли до українсько-руської етнольоґії, 
Х (Л., 1908): 101–120.



Література

– 279 –

Левинтон 1977  – Г. Левинтон, «Из  лингвистических комментариев 
к славянскому обрядовому тексту», Славянское и балканское языко
знание. Карпато-восточные параллели. Структура балканского текста 
(М.: Наука, 1977), с. 325–349.

Левинтон 1991 – Г. Левинтон, «Мужской и женский текст в свадебном 
обряде (свадьба как диалог)», Этнические стереотипы мужского 
и женского поведения, под ред. А. К. Байбурина (Ленинград, 1991), 
с. 210–234.

Ленчевскій 1899  – Л. Ленчевскій, «Похоронные обряды и  поверья 
в  Староконстантиновском уезде Волынской губернии», Киевская 
старина, LXVI (1899): 70–78.

Лисюк 1993 – Н. Лисюк, «Весілля як містерія безсмертя», Collegіum, 2 
(1993): 60–69.

Лисюк 1995 – Н. Лисюк, Динаміка весільного сюжету та образів (спроба 
реконструкції): Автореф. дис. … канд. філол. наук, К., 1995, 16 с.

Лисюк 1996 – Н. Лисюк, «Егда мимо нощь ходит…», Родовід, 13 (1996): 
16–24.

Лисюк 2001 – Н. Лисюк, «Диференційні ознаки та обрядові функції 
весільного одягу», Фольклор. Література. Проблеми поетики. Збірн. 
наук. праць, 11 (К.: Київський університет, 2001): 43–60.

Лисюк 2003а  – Н. Лисюк, Сутність міфу та його функції. Матеріали 
до  курсу «Міфологія у  світлі міждисциплінарних підходів», К., 2003, 
120 с.

Лисюк 2003б – Н. Лисюк, «Про міфологію мимовільних фізіологічних 
реакцій», О. Боряк, М. Маєрчик (упор.) Тіло в текстах культур (К., 
2003), с. 135–146.

Лінтур 1984 – П. Лінтур, «Казкарі Закарпаття і їх репертуар», Зачаровані 
казкою (Ужгород, 1984), с. 496–512.

Лепкий 1886  – Д. Лепкий, «Деяки віруваня про дитину», Зоря, 16 
(1886): 269–270.

Лепкий 1887 – Д. Лепкий, «Обряд хрещення малих дітей на Руси та 
деяки вірованя и забобони», Зоря, 11 (1887): 297–298.

Литвинова-Бартош 1900  –  П. Я. Литвинова-Бартош, «Весїльні обря-
ди і звичаї у селї Землянцї Глухівського повіту у Чернигівщині», 
Матеріяли до українсько-руської етнольоґії, 3 (Л., 1900): 70–172.

Лихачев 1984 – Д. С. Лихачев, Слово о полку Игореве, М.: Просвещение, 
1984, 205 с.

Лич 2001 [1976] – Е. Лич, Культура и коммуникация. Логика взаимосвязи 
символов, пер. с англ., М.: Восточная литература, 2001, 125 с.

Лозинський 1992 [1835] – Й. Лозинський, Українське весілля, К.: Наукова 
думка, 1992, 174 с.



Довідковий апарат

– 280 –

Лорд 1994 – А. Б. Лорд, Сказитель, пер. з англ., М.: Восточная литера-
тура, 1994, 367 с.

Лотман 2002 [1987]  – Ю. Лотман, «Символ в  системе культуры», 
Ю. Лотман, Статьи по семиотике искусства (СПб: Академический 
проект, 2002), с. 211–225.

Лучшева 1997  – З. Лучшева, «Сказочные птицы старообрядческих 
лубков», Живая старина, 4 (1997): 13–14.

Маерчик 2003  –  М. С. Маерчик, «Использование элементов одежды 
противоположного пола в украинских обрядах семейного цикла», 
Живая старина, 1 (37) (2003): 26–29.

Маерчик 2004 – М. Маерчик, «Одежда и тело в украинском похорон-
ном обряде», Кодови словенских култура, 9 (Смрт, Београд, 2004): 
116–128.

Маєрчик 1996  – М. Маєрчик, «Орнітоморфне уявлення про душу 
(генеза та семіозис)», Студії з  інтегральної культурології: Thanatos, 
спецвипуск журналу «Народознавчі зошити» (Л., 1996): 92–105.

Маєрчик 1999 – М. Маєрчик, «Ритуали родинного циклу крізь при-
зму моделі переходу», Студії з інтеґральної культурології (RITUAL), 
2 (Л., 1999): 18–32.

Маєрчик 2001  – М. Маєрчик, «Ґендерний аспект архаїчних зразків 
культури», Філософсько-антропологічні студії  – 2001, спецвипуск 
(К.: Стилос, 2001): 139–162.

Маєрчик 2003  – М. Маєрчик, «Родильні обряди, весілля і  похорон 
як інтерактивний текст», Проблеми історії та археології України. 
Збірник доповідей Міжнародної наукової конференції до  100‑річчя ХІІ 
Археологічного з’їзду в м. Харкові (Х., 2003), с. 119–122.

Мазалова 2001 – Н. Мазалова, Состав человеческий: Человек в традици‑
онных соматических представлениях русских (СПб: Петербургское 
востоковедение, 2001), 185 с.

Макарова 1986 – Т. И. Макарова, Черневое дело Древней Руси, М.: Наука, 
1986, 153 с.

Малинка 1897  – А. Малинка, «Малорусское весильле (Свадебные 
обряды и  песни, записанные в  м. Мрине Нежинского уезда 
Черниговской губернии)», Этнографическое обозрение 34 (1897): 
95–134.

Малинка 1898а – А. Малинка, «Родыны и хрестыны (Материал собран 
в м. Мрине Нежинского уезда)», Киевская старина, Травень (1898): 
254–286.

Малинка 1898б  – А. Малинка, «Малорусское  “весилье”. Обряды и 
песни Полтавской губернии (Записано в  с.  Ольхах Золотонош
ского уезда)», Этнографическое обозрение, 39 (1898): 93–112.



Література

– 281 –

Малинка 1898в  – А. Малинка, «Малорусские обряды, поверья и  за-
плачки при похоронах», Этнографическое обозрение, 38 (1898): 96–
112.

Маломуж 1925  – Д. Маломуж, Магічні елементи в  похоронному обряді 
на Звенигородщині, 1925, рукопис, машинопис, 66 арк. Архів ІМФЕ 
НАНУ, ф. 1–4, од. зб. 203.

Маркевич 1860 – М. Маркевич, Обычаи, поверья, кухня и напитки мало‑
россиян, К., 1860, 171 с.

Маркович 1854 – А. Маркович, «Родинные обряды (этнографический 
очерк)», Записки Черниговского губернского статистического комите‑
та, 2 (Чернигов, 1854): 341–347.

Маркович 1926 (1854)  – О. Маркович, «Родыны, хрестыны и  похре
стыны. Опыт этнографического описания с народных уст», Первісне 
Громадянство та його пережитки на Україні, 1–2 (1926): 77–82.

Маслова 1984  – Г. Маслова, Народная одежда в  восточнославянских 
традиционных обычаях ХІХ – начала ХХ в., М.: Наука, 1984, 213 с.

Матейко 1977  – К. Матейко, Український народний одяг, К.: Наукова 
думка, 1977, 222 с.

Матейко 1996 – К. Матейко, Український народний одяг: Етнографічний 
словник, К.: Наукова думка, 1996, 195 с.

Маховская 1999  – И. Маховская, «Семантика ритуалов, связанных 
с рождением ребенка», Етнічна історія народів Європи. Традиційна 
етнічна культура слов’ян (К., 1999), с. 84–89.

Мелетинский 1979 – Е. М. Мелетинский, Палеоазиатский мифологичес‑
кий эпос, М.: Наука, 1979, 228 с.

Мелетинский – Е. М. Мелетинский, «Женитьба в волшебной сказке (ее 
функция и  место в  сюжетной структуре)», http://www.ruthenia.
ru/folklore/meletinsky13.htm.

Микитенко 1992  – О. Микитенко, Сербські голосіння. Поетичний та 
історико-географічний аналіз, К.: Наукова думка, 1992, с. 151.

Милорадович 1897  – В. Милорадович, «Народные обряды и  песни 
Лубенского уезда Полтавской губернии. Записанные в  1885–
1895  г.», Сборник Харьковского историко-филологического общества, 
10 (Х., 1897): 1–223.

Милорадович 1900  – В. Милорадович, «Народная медицина в Лу
бенском уезде Полтавской губернии», Киевская старина, Березень 
(1900): 384–395.

Милорадович 1991 (1899)  – В. Милорадович, «Заметки о  малорус-
ской демонологии», А. Пономарьова, Т. Косміна, О. Боряк (ред.), 
Українці: народні вірування, повір’я, демонологія (К.: Либідь, 1991), 
с. 407–430.



Довідковий апарат

– 282 –

Милорадович 1991 (1902–1904)  – В. Милорадович, «Житье-бытье 
лубенского крестьянина», А. Пономарьова, Т. Косміна, О. Боряк 
(ред.), Українці: народні вірування, повір’я, демонологія (К.: Либідь, 
1991), с. 170–342.

Митрополит Іларіон 1965  – Митрополит Іларіон, Дохристиянські ві‑
рування українського народу, Вініпеґ, 1965, 421 с.

Михайлецький 1912 – О. Михайлецький, «Похоронні звичаї й обряди 
в селї Тростянци Снятинського пов.», Етноґрафічний збірник НТШ, 
XXXI–XXXII (Л., 1912): 302–315.

Михальчуківна 1915 – Є. Михальчуківна, «Похоронні звичаї і обряди 
в  Глиници Вашківського повіту», Записки НТШ, СХХІІ (Л., 1915), 
137–140.

Мовна 2001 – У. Мовна, «Знакова функція меду в родинній обрядо-
вості українців Карпат і Прикарпаття», Записки НТШ, ССХLII (Л., 
2001): 262–270.

Мовша 1975 – Т. Г. Мовша, Антропоморфна пластика Трипілля (реаліс‑
тичний стиль): Автореф. … канд. іст. наук., К., 1975, 24 с.

Морачевич 1853  – І. С. Морачевич, «Кобылья Волынской губернии 
Новоград-Волынского уезда», Этнографический сборник издаваемый 
Императорским Русским Географическим Обществом, 1 (СПб, 1853): 
294–312.

Мосора 1915 – «Із рукописної моноґрафії о. Мих. Мосори “Гуцули”», 
Записки НТШ, СХХІІ (Л., 1915): 137–140.

Мусянович 1912 – Ан. Мусянович, «Похоронні звичаї й обряди в селі 
Віжомли Яворівського повіта», Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–
XXXII (Л., 1912): 379–384.

Мушинка 1961 – М. Мушинка, «Народження дитини у звичаях села 
Курiв Бардиївського округу», Дукля, 2 (1961): 107–114.

Невская 1993  – Л. Невская, Балто-славянское причитание: реконструк‑
ция семантической структуры, М.: Наука, 1993, 240 с.

Невская 1999  – Л. Невская, «Молчание как атрибут сферы смерти», 
С. М. Толстая (ред.), Мир звучащий и  молчащий. Семиотика звука 
и речи в традиционной культуре славян (М.: Индрик, 1999), с. 123–135.

Неїжжалий 1919 – В. Неїжжалий, «Весїлє в Хитрiвцї Мелїтопольського 
повіту в  Таврiї», Матеріяли до  української етнольоґії, XIX–XX (Л., 
1919):163–172.

Несен 1997 – Польові записи 1997 року І. Несен в с. Тепениця Олев
ського р‑ ну Житомирської обл. від Ковальчук Марії Федорівни 
1922 р. н.

Несен 1998 – Польові записи 1998 року І. Несен в с. Феневичі Іванків
ського р‑ ну Київської обл. від Кременок Марії Оврамівни 1918 р. н.



Література

– 283 –

Несен 1999 – Польові записи 1999 року І. Несен в с. Чистогалівка Чорно
бильського р‑ ну Київської області від Лазуки Євдокії Іллівни 1928 р. н. 
(переселена в с. Ярешки Баришівського р‑ ну Київської обл.).

Несен 2004 – І. Несен, Весільний ритуал Центрального Полісся: традиційна 
структура та реліктові форми: Дис. ... канд. іст. наук, К., 2004, 240 с.

Никитина 2002 – А. В. Никитина, Образ кукушки в славянском фольклоре, 
СПб: Филологический факультет Санкт-Петербургского государ-
ственного университета, 2002, 175 с.

Николаев 1854 – А. Николаев, «Свадебные обряды Малоруссов Суд
жанского уезда», Москвитянин, 7–8 (М., 1854), 40 с.

Николайчик 1883 – Ф. Николайчик, «Новые свадебные малорусские 
песни в  общем ходе свадебного действия», Киевская старина, V, 
Лютий (1883): 366–396.

Ніколаєва 1996 – Т. Ніколаєва, Історія українського костюма, К.: Либідь, 
1996, 171 с.

Новик 1994  – Е. Новик, «Архаические верования в  свете межлич-
ностной коммуникации», Историко-этнографические исследования 
по фольклору (М.: Восточная литература, 1994), с. 110–164.

Новик 1999 – Е. С. Новик, «Семиотические функции голоса в фолькло-
ре и  верованиях народов Сибири», Н. Р. Лидова, Н. И. Никулин 
(ред.), Фольклор и  мифология Востока в  сравнительно-типологичес
ком освещении (М.: Наследие, 1999), с.  217–235 (www.ruthenia.
ru/folklore/novik3.htm).

Номис 1993 (1864)  – Українські приказки, прислів’я і  таке інше, уклав 
М. Номис (К.: Либідь, 1993), 763 с.

Обряд «вывода». – «Обряд “вывода” в  Подолии», Киевская старина 
(1898): 81–82.

Онищук 1912а  – А. Онищук, «Похоронні звичаї й обряди в  селї 
Зеленици Надвірнянського пов.», Етноґрафічний збірник НТШ, 
XXXI–XXXII (Л., 1912): 231–252.

Онищук 1912б – А. Онищук, «Похоронні звичаї й обряди в селї Карло
ві Снятинського повіта», Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–XXXII 
(Л., 1912): 315–338.

Онищук 1912в – А. Онищук, «З народнього життя Гуцулів», Матеріали 
до українсько-руської етнольоґії, ХV (Л., 1912): 91– 113.

Охримович 1891–1892  – В. Охримович, «Значение малорусских сва
дебных обрядов и  песен в  истории эволюции семьи», Этногра
фическое обозрение, ХІ (1891): 44–105; XV (1892): 1–54.

Охримовичівна 1912 – О. Охримовичівна, «Похоронні звичаї й обряди 
в селї Волосянцї Скільського повіту», Етноґрафічний збірник НТШ, 
XXXI–XXXII (Л., 1912): 226–231.



Довідковий апарат

– 284 –

Павлинская 1988 – Л. Р. Павлинская, «Игрушка и мир ребенка в тра-
диционных культурах Сибири», Традиционное воспитание детей 
у народов Сибири (Ленинград, 1988), с. 222–252.

Павловський 1926 – І. Павловський, Весільні обряди Ніжинщини та їх 
зміна в ХХ ст., Ніжин, 1926, рукопис, 43 арк. Архів ІМФЕ, ф.1–4, 
од. зб. 245.

Панькевич 1927 – І. Панькевич, «Причинки до пізнання обряду крес-
тин на Підкарпатській Русі», Подкарпатська Русь (Ужгород, 1927), 
Р. IV, с. 234–235.

Перейма 1912 – Т. Перейма, «Похоронні звичаї й обряди в селї Ропици 
Руській Горлицького повіта», Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–
XXXII (Л., 1912): 203–209.

Петров 1996 – А. Петров, «О некоторых отличительных чертах погре-
бального обряда у болгар с. Зари Саратского р‑ на Одесской облас-
ти», Етнографічні дослідження населення України (Матеріали Першої 
Всеукраїнської етнологічної конференції студентів та молодих вчених) 
(О., 1996), с. 50–53.

Петров 1996–1997 (1941) – В. Петров, «Український фольклор: загово-
ри, голосіння, обрядовий фольклор народно-календарного ци-
клу», Берегиня, 1–2 (1996): 112–131; 3–4: 86–102; 1–2 (1997): 126–143; 
3–4: 113–150.

Петрова 2004 – Н. Петрова, Українська традиційна весільна обрядовість 
Одещини (20–80‑ті рр. ХХ ст.): Автореферат дис. … канд. іст. наук, 
К., 2004, 20 с.

Плотникова 1999 – А. А. Плотникова, «Крошки», Н. И. Толстой (ред.), 
Славянские древности: Этнолингвистический словарь, в  5  т. (М.: 
Международные отношения, 1999), т. 2, с. 685–687.

Погожева 1983 – А. П. Погожева, Антропоморфная пластика Триполья, 
Новосибирск: Наука, 1983, 144 с.

Пономар 1989 – Л. Пономар, «Походження назв українського народ-
ного одягу на Поліссі», Народна творчість та етнографія, 5 (1989): 
33–41.

Пономар 1997 – Л. Пономар, Назви одягу Західного Полісся, К., 1997, 182 с.
Потебня 1877  – А. Потебня, Малорусская народная песня по  спис‑

ку XVI века. Текст и примечания, Воронеж, 1877, 53 с.
Потебня 2000 (1865) – А. Потебня, «О мифическом значении некоторых 

обрядов и поверий», А. Потебня, Символ и миф в народной культуре 
(М.: Лабиринт, 2000), с. 92–329.

Потебня 2000 (1868) – А. Потебня, «Переправа через воду как пред-
ставление брака», А. Потебня, Символ и  миф в  народной культуре 
(М.: Лабиринт, 2000), с. 419–433.



Література

– 285 –

Потушняк 1942 – Ф. Потушняк, «Нагота при ворожіню», Літературна 
неділя, ІІІ (Унґвар, 1942): 113–115.

Правдюк 1970 – О. Правдюк, «Народне весілля на Україні», М. Шубрав
ська (упор.), Весілля (у 2 кн.) (К.: Наукова думка, 1970), кн. 1, с. 9–58.

Прокопьева 1999 – Н. Прокопьева, «Символическое выражение жиз-
ненной энергии в  традиционной одежде восточных славян», 
Етнічна історія народів Європи. Традиційна етнічна культура слов’ян 
(К., 1999), с. 111–116.

Пропп 1976 (1939)  –  В. Я. Пропп, «Ритуальный смех в  фольклоре 
(По  поводу сказки о  Несмеяне)», В. Пропп, Фольклор и  действи‑
тельность. Избранные статьи (М.: Главная редакция восточной 
литературы, 1976), с. 174–205.

Пыпин 1891 – А. Н. Пыпин, История Русской Этнографии. Этнография 
Малорусская, СПб, 1891, т. III, 425 с.

Рабинович 1971  –  М. Г. Рабинович, «Ответы на  программу РГО как 
источник для изучения этнографии города», Очерки истории рус‑
ской этнографии, фольклористики и антропологии. Труды института 
этнографии им. Миклухо-Маклая, 95, 5 (1971): 36–61.

Равлюк 1970 – В. Равлюк, «Весілля в селі Орельці Снятинського повіту 
на Станіславщині», М. Шубравська (упор.), Весілля (у 2 книгах) (К.: 
Наукова думка, 1970), кн. 2, с. 183–215.

Разумовская 1986  –  Е. Н. Разумовская, «Плач с  “кукушкой”. Тради
ционное необрядовое голошение русско-белорусского пограни-
чья (по материалам экспедиции 1971–1981 гг.)», Славянский и бал‑
канский фольклор (этногенетическая общность и типологические па‑
раллели) (М.: Искусство, 1984), с. 160–178.

Ракова 1912 – О. Ракова, «Похоронні звичаї й обряди в селі Раранчу 
Черновецького повіту», Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–XXXII 
(Л., 1912): 338–347.

Римантеля 1987 –  Р. К. Римантеля, «Этапы перелома мировоззрения 
в  неолите (по  данным памятников Литвы)», Религиозные пред‑
ставления в первобытном обществе. Тезисы докладов конференции (М. 
1987), с. 98–100.

Рошкевич 1970 (1886)  – О. Рошкевич, «Обряди і  пісні весільні люду 
руського в селі Лолин Стрийського повіту. Опрацював І. Франко», 
М. Шубравська (упор.), Весілля (у  2 книгах) (К.: Наукова думка, 
1970), кн. 2, с. 73–124.

Рудницький  – Є. Рудницький, Українське весіля на  Підляшші (в  селах 
Гнойні, Борсуках, Старім Бублі й Луковисках Костантинського повіту 
Седлецької губернії), 161 арк., рукопис. Архів ІМФЕ НАНУ, ф. 1–5, 
од. зб. 483.



Довідковий апарат

– 286 –

Рыбаков 1987 – Б. А. Рыбаков, Язычество древней Руси, М.: Наука, 1987, 
753 с.

Савченко 1929 – Ф. Савченко, «Українське науково‑ культурне само-
визначення 1850–1876  рр.», Україна, Січень–лютий, 32 (К., 1929): 
15–22.

Свенціцький 1912  – Іл. Свенціцький, «Похоронні голосіння», Етно
ґрафічний збірник НТШ, XXXI–XXXII (Л., 1912): 1–129.

Свешиева 2001 – А. Свешиева, «Верувањата во  птици во  фолклорот 
на календарските празници од зимскиот циклус», Македонски фол‑
клор: верувањата во фолклорот на Балканскита народи (Скопље, 2001), 
с. 13–20.

Свистун 1930  – В. Свистун, «Руська сватьба в  селі Колбасові на 
Словаччині», Подкарпатська Русь, VII (Ужгород, 1930): 194–199.

Свята та обряди 1979 – Свята та обряди радянської України, К.: Наукова 
думка, 1979, 270 с.

Седакова 1999 – И. Седакова, «Крик в поверьях и обрядах, связанных 
с рождением и развитием ребенка», С. М. Толстая (ред.), Мир зву‑
чащий и молчащий (семиотика звука и речи в традиционной культуре 
славян) (М.: Индрик, 1999), с. 105–123.

Седакова 2004 – О. Седакова, Поэтика обряда. Погребальная обрядность 
восточных и южных славян, М.: Индрик, 2004, 319 с.

Сенчик 1912 – П. Сенчик, «Похоронні звичаї й обряди в  Холмщині 
й Підлісю», Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–XXXII (Л., 1912): 
384–387.

Сержпутовский 1922 – А. К. Сержпутовский, «Жизнь молодежи и брак 
в с. Лоски Кролевецкого уезда Черниговской губ. По сообщению 
местного крестьянина Евдокима Даниловича Кириченкова», 1922, 
34 арк. Архів ІМФЕ, ф. 1–5, од. зб. 397.

Сицинский 1885  – Е. Сицинский, «Сближение смерти с  рождением 
и браком в народной поэзии и обряде в Подольской губернии», 
Прибавление к  Подольским Епархиальным Ведомостям, Ч.  24 (1885): 
518–526.

Сіньгурі  – С. Сіньгурі, Троянівська волость, Житомирський повіт. 
Архів ІМФЕ НАНУ, ф.15, од. зб. 84.

Смирнов 1988 – Ю. И. Смирнов, Восточнославянские баллады и близкие 
им формы, М.: Наука, 1988, 116 с.

Соколова 1979 – В. К. Соколова, Весенне-летние обряды русских, украин‑
цев и белорусов, М.: Наука, 1979, 284 с.

Сокольський 1912 – Б. Сокольський, «Похоронні обряди й звичаї в селі 
Соколі Камінецького повіта Подільської губернії», Етноґрафічний 
збірник НТШ, XXXI–XXXII (Л., 1912): 387–389.



Література

– 287 –

Сосенко 1928 – Кс. Сосенко, Культурно-історична постать староукраїн‑
ських свят різдва і щедрого вечера, Л., 1928, 343 с.

Стельмащук 1993 – Г. Стельмащук, Традиційні головні убори українців, 
К.: Наукова думка, 1993, 237 с.

Столяр 1972 – А. Д. Столяр, «О генезисе изобразительной деятельнос-
ти и ее роли в становлении сознания (к постановке проблемы)», 
Ранние формы искусства (М.: Искусство, 1972), с. 236–257.

Столяр 1985 – А. Д. Столяр, «Изобразительное развитие женского об-
раза в палеолите и проблемы его семантики», Происхождение изо‑
бразительного искусства (М.: Искусство, 1985), с. 236–257.

Столяр 1997 –  А. Д. Столяр, «“Пластические каламбуры” мезинской 
коллекции (в защиту атрибутации “фаллосов” Ф. К. Волковым)», 
Традиции отечественной палеонтологии. Тезисы докладов Международ
ной конференции, посвященной 150‑летию со дня рождения Федора Кон
стантиновича Волкова (Вовка) (СПб, 1997), с. 85–89.

Стороженко 1899 – Н. Стороженко, «Малорусская народная одежда. 
Нежинский уезд», Киевская старина (1899), 19 с.

Сумцов 1880  – Н. Сумцов, «О  славянских народных воззрениях на 
новорожденного ребенка», Журнал Министерства Народного Про
свещения, 212 (1880): 68–94.

Сумцов 1883 – Н. Сумцов, «К истории южно-русских свадебных обы-
чаев», Киевская старина, Листопад (1883): 514–518.

Сумцов 1885 – Н. Сумцов, «Религиозно-мифическое значение мало-
русской свадьбы», Киевская старина, Березень (1885): 417– 436.

Сумцов 1890  –  Н. Ф. Сумцов, «Ворон в  народной словесности», 
Этнографическое обозрение, 1 (1890): 61–87.

Сумцов 1996 (1881) – Н. Сумцов, «О свадебных обрядах, преимущест
венно русских», Н. Сумцов, Символика славянских обрядов: Избранные 
труды (Москва: Восточная литература, 1996), с. 6–158.

Танцюра 1921–1929  – Записано в  с.  Зятківцях Гайсинського р‑ ну 
Тульчинської округи (Поділля) Гнатом Трохимовичем Танцюрою 
на протязі 1921–1929 рр. Архів ІМФЕ НАНУ, ф. 1–5, од. зб. 389.

Тарасевський 1912  – П. Тарасевський, «Похоронні звичаї й обря-
ди в  селі Шебекині Білгородського повіта Курської губернії», 
Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–XXXII (Л., 1912): 403–424.

Тарасевський 1919а – П. Тарасевський, «Весілє в Борисівці Валуйського 
повіту, в Вороніжчині», Матеріяли до української етнольоґії, XIX–XX 
(Л., 1919): 118–158.

Тарасевський 1919б  – П. Тарасевський, «Весілє в  місті Богучарі 
в  Вороніжчині», Матеріяли до  української етнольоґії, XIX–XX (Л., 
1919): 158–162.



Довідковий апарат

– 288 –

Тахо-Годі 1997 – А. Тахо-Годи, «Гарпии», Мифы народов мира, в 2 т. (М.: 
Российская энциклопедия, 1991), т. 1, с. 266.

Терещенкова  –  С. М. Терещенкова, «Перекази про завмирання. 
Записано в Київській області», без дати, 43 арк. Архів ІМФЕ НАНУ, 
ф. 1–4, од. зб. 312.

Толстая 1995 – С. М. Толстая, «Вила», Н. И. Толстой (ред.), Славянские 
древности: Этнолингвистический словарь, в 5 т. (М.: Международные 
отношения, 1995), т. 1, с. 369–371.

Толстая 1999а  –  С. М. Толстая, «Звуковой код традиционной народ-
ной культуры», С. М. Толстая (ред.), Мир звучащий и молчащий (се‑
миотика звука и речи в традиционной культуре славян) (М.: Индрик, 
1999), с. 9–17.

Толстая 1999б  –  С. М. Толстая, «Обрядовое голошение: лексика, се-
мантика, прагматика», С. М. Толстая (ред.), Мир звучащий и молча‑
щий (семиотика звука и  речи в  традиционной культуре славян) (М.: 
Индрик, 1999), с. 135–149.

Толстая 1999в – С. М. Толстая, «Душа», Н. И. Толстой (ред.), Славянские 
древности: Этнолингвистический словарь, в 5 т. (М.: Международные 
отношения, 1995), т.  2 (М.: Международные отношения, 1999), 
с. 162–167.

Толстая 2002 – С. М. Толстая, «Мотивационные семантические моде-
ли и картина мира», Русский язык в научном освещении, 1 (3) (2002): 
112–127.

Толстой 1995 [1982] – Н. И. Толстой, «Из “грамматики” славянских об-
рядов», Н. И. Толстой, Язык и народная культура. Очерки по славян‑
ской мифологии и этнолингвистике (М.: Индрик, 1995), с. 63–77.

Толстой 1995 [1987] – Н. И. Толстой, «Бинарные противопоставления 
типа правый – левый, мужской – женский», Н. И. Толстой, Язык и на‑
родная культура. Очерки по славянской мифологии и этнолингвистике 
(М.: Индрик, 1995), с. 151–167.

Толстой 1995 [1987а] – Н. И. Толстой, «Оползание и опоясывание хра-
ма», Н. И. Толстой, Язык и народная культура. Очерки по славянской 
мифологии и этнолингвистике (М.: Индрик, 1995), с. 91–113.

Толстой 1995 [1990]  –  Н. И. Толстой, «Глаза и  зрение покойников», 
Н. И. Толстой, Язык и народная культура. Очерки по славянской мифо‑
логии и этнолингвистике (М.: Индрик, 1995), с. 185–205.

Топорков 1997 – А. Топорков, Теория мифа в русской филологической на‑
уке ХІХ века, М.: Индрик, 1997, 455 с.

Топорков 2003 – А. Топорков, «Символіка тіла в російських замовлян-
нях XVII–XVIII століть», пер. з рос., О. Боряк, М. Маєрчик (упор.), 
Тіло в текстах культур (К., 2003), с. 32–44.



Література

– 289 –

Топоров 1972 – В. Топоров, «К происхождению некоторых поэтических 
символов (Палеолитическая эпоха)», Ранние формы искусства (М.: 
Искусство, 1972), с. 77–103.

Топоров 1988  – В. Топоров, «О  ритуале. Введение в  проблематику», 
Л. Рожанский (упор.), Архаический ритуал в фольклорных раннели‑
тературных памятниках (М.: Наука, 1988), с. 7–60.

Топоров 1997 – В. Топоров, «Древо Мировое», Мифы народов мира, в 2 т. 
(М.: Российская энциклопедия, 1997), т. 1, с. 398–406.

Тремпольцева 1895 – Т. С. Тремпольцева, «Безгинова Старобельского 
уезда Харьковской губернии», Харьковский сборник, 9 (1895): 487–
494.

Тульцева 1982 – П. А. Тульцева, «Символика воробья в обрядах и об-
рядовом фольклоре (в связи с вопросом о культе птиц в аграрном 
календаре)», Обряд и обрядовый фольклор (М., 1982), с. 163–179.

Туряник 1942  – Ф. Туряник, «Свадьба в  долині Турі», Літературна 
Неділя Подкарпатского Общества Наук, ІІ (Ужгород, 1942): 211–224, 
30–32, 37–39.

Тэрнер 1983 (1969) – В. Тэрнер, Ритуальный процесс. Структура и ан‑
тиструктура, пер. з англ., В. Тэрнер, Символ и ритуал, М.: Наука, 
1983, с. 104–264.

Український фольклор 1898. – Український фольклор: сороміцькі звичаї, 
казки, пісні, приказки, загадки і лайка, Париж: H. Welter, 1898, т. V.

Фасмер 1987 – М. Фаcмер. Этимологический словарь русского языка, М.: 
Прогресс, 1987, т. ІІІ, 832 с.

Фразеологічний словник 1993 – Фразеологічний словник української мови, 
в 2 кн., К.: Наукова думка, 1993, 980 с.

Франко 1898 – І. Франко, «Людові вірування на Підгірю», Етнографічний 
збірник НТШ, V (Л., 1898): 160–218.

Хавлюк 1959 – П. Хавлюк, «Новые данные о культовых изображениях 
в Триполье», Советская археология, 3 (1959): 206–208.

Хакамиэс – П. Хакамиэс, «К истории теории и практики фольклорис-
тических полевых работ в Финляндии в XX веке», http://eu.spb.
ru/cfe/conf/conf1/07.htm.

Хюбнер 1996 – К. Хюбнер, Истина мифа, М.: Республика, 1996, 448 с.
Чабан 1970 – І. Чабан, «Весілля на Сокальщині», М. Шубравська (упор.), 

Весілля (у 2 книгах) (К.: Наукова думка, 1970), кн. 2, с. 125–183.
Ченґері 1934 – Г. Ченґері, «Похорон в Нижніх Ростоках округа Вере

чанського», Подкарпатська Русь, ХІ (Ужгород, 1934): 62–63.
Червінський 1898  – [Червінський], «Свадебные и  другие народные 

обычаи в  Червоной Руси сто лет назад», Киевская старина, 61, 
Квітень–Червень (1898): 245–253.



Довідковий апарат

– 290 –

Черв’як 1927  – К. Черв’як, «Дослідження похоронного обряду (По
хорон як весілля)», Етнографічний вісник, 5 (1927): 143–178.

Черв’як 1930 – К. Черв’як, Весілля мерців (Спроба соціологічно пояснити 
обряди ініціації), Х., 1930, 140 с.

Чернишов 1928 – В. Чернишов, «Оголення при чаклуванні», Первісне 
Громадянство та його пережитки на Україні (1928): 211–212.

Чеснов 1996  –  Я. Чеснов, «Герменевтический подход к  происхожде-
нию смеха», Этнографическое обозрение, 1 (1996): 53–61.

Чеснов 1989  –  Я. В. Чеснов, «Шаг Майтрейи: некоторые аспекты 
изучения кинесики», Этнографическое изучение знаковых средств 
культуры (Ленинград: Наука, 1989), с. 122–138.

Чубинский 1872  – П. Чубинский, Труды Этнографическо-статис
тической экспедиции в  Западно-Русский край, снаряженной Импера
торским Географическим Обществом, СПб, 1872, т. I, 225 с.

Чубинский 1877  – П. Чубинский, Труды Этнографическо-статис
тической экспедиции в  Западно-Русский край, снаряженной Импера
торским Географическим Обществом, СПб, 1877, т. IV, 713 с.

Чубинський 1995 – П. Чубинський, Мудрість віків, К.: Мистецтво, 1995, 
кн. 1, 221 с.

Шевчук 2003 – Т. Шевчук, «Як “дуля” стала “непристойним жестом” 
(до питання трансформації давніх релігійних символів)», О. Боряк, 
М. Маєрчик (упор.), Тіло в текстах культур (К., 2003), с. 167–170.

Шекерик Доників 1912 – П. Шекерик Доників, «Похоронні звичаї й 
обряди в селі Головах Косівського повіта», Етноґрафічний збірник 
НТШ, XXXI–XXXII (Л., 1912): 252–288.

Шекерик Доників 1918  – П. Шекерик Доників, «Родини і  хрестини 
на  Гуцульщині (в  селі Головах і  Красноїли Косівського повіту)», 
Матеріяли до української етнольоґії, XVIII (Л., 1918): 86–122.

Шухевич 1902 – В. Шухевич, «Гуцульщина», Матеріали до українсько-
руської етнольоґії, V, 3 (Л., 1902): 272 с.

Щепанская 1999  – Т. Щепанская, «Пронимальная символика», Жен
щина и вещественный мир культуры у народов России и Европы (Сборник 
Музея антропологии и этнографии). LVII (СПб, 1999): 149–190.

Щербак 2004 – І. Щербак, Діти в обрядах та віруваннях українців ХІХ – 
початку ХХ століття (статево‑ віковий аспект традиційної культу‑
ри): Автореф. дис. … канд. історичних наук, К., 2004, 20 с.

Щербій, Гурошева 1999 – Г. Щербій, Н. Гурошева, «Символіка народ-
ного костюма», Українці. Історико-етнографічна монографія, у 2 кни-
гах (Опішня: Українське народознавство, 1999), с. 97–111.

Элиаде 1996  – М. Элиаде, Мифы. Сновидения. Мистерии, пер. с  фр., 
К.–М.: Рефл-бук, Ваклер, 1996, 285 с.



Література

– 291 –

Юдин 1998 – А. Юдин, «Семиотичность и ритуализованность поведе-
ния военнослужащих срочной службы Советской Армии (первая 
половина 1980‑х годов)», Живая старина, 2 (1998): 29–32.

Яблоновськый 1905  – В. Яблоновськый, «Весілля въ Отакахъ (этно
графичный нарысъ)», Киевская старина (К., 1905), 23 с.

Яворський 1912 – О. Яворський, «Похоронні звичаї й обряди в Ясель
ськім повітї», Етноґрафічний збірник НТШ, XXXI–XXXII (Л., 1912): 
209–210.

Яковлева 1989 – Л. А. Яковлева, «Позднепалеолитические схематичес-
кие статуэтки женщин территории Поднепровья», Первобытная 
археология (К.: Наукова думка, 1989), с. 42–54.

Яковлева 1991  –  Л. А. Яковлева, «Роль женщины в  позднепалео
литической общине (по  материалам искусства Восточной 
Европы и Сибири)», Древняя история населения Украины (К., 1991), 
с. 6–13.

Янчук 1885 – Н. Янчук, Малорусская свадьба в Корницком приходе Кон
стантиновского уезда Седлицкой губернии, М., 1885, 116 с.

Ястребов 1894 – В. Ястребов, Материалы по этнографии Новороссийского 
края, собранные в Елисаветградском и Александрийском уездах Херсон
ской губернии, О., 1894, 202 с.

Ящуржинский 1880 – Хр. Ящуржинский, Лирические малорусские песни, 
преимущественно свадебные, Варшава, 1880, 127 с.

Ящуржинский 1893 – Хр. Ящуржинский, «Поверья и обрядности ро-
дин и крестин», Киевская старина, 7 (1893): 74–83.

Ящуржинский 1896 – Хр. Ящуржинский, «Свадьба малорусская как 
религиозно-бытовая драма», Киевская старина (К., 1896), 40 с.

Ящуржинский 1898  – Хр. Ящуржинский, «Остатки язычества в  по-
гребальных обрядах Малороссии», Этнографическое обозрение, 3 
(1898): 93–95.

Ящуржинський 1912 – Хр. Ящуржинський, «Причинки до пізнання 
культа предків на Україні», Записки НТШ, СІХ (Л., 1912): 5–9.

Adamowski 1999 – J. Adamowski, Kategoria przestrzeni w folklorze (Studium 
etnolingwistyczne), Lublin: Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie-
Skłodowskiej, 1999, 254 s.

Adamowski, Bartmiński, Niebrzegowska 1995  – J. Adamowski, J. Bart
miński, S. Niebrzegowska, «Ptaki, zwierzęta i rośliny w relacjach gwa-
rowych z okolic Bołgoraja», Etnolingwistyka, 7 (1995): 135–178.

Bartmiński 1997–1998 – J. Bartmiński, «Dusze rzewnie zapłakały. Odmiany 
gatunkowe pieśni o wędrówce dusz szukających miejsca wiecznego 
spoczynku», Etnolingwistyka, 9–10 (1997–1998): 149–168.



Довідковий апарат

– 292 –

Beattie 1966  – J. Beattie, «Ritual and Social Change», Man, 1 (1) (1966): 
60–74.

Bystroń 1916  – J. Bystroń, Słowianskie obrędy rodzinne (obrzędy zwiazane z 
narodzeniem dziecka), Kraków, 1916, 148 s.

Biegeleisen – H. Biegeleisen, Wesele, Lwów: Nakіadem  Instytutu Stauro
pigjaсskiego (без року видання), 508 s.

Buchowski 1985  – M. Buchowski, «Etnologiczna  interpretacja obrzędów 
prejścia», Lud, 69 (1985): 63–73.

Clifford 1988  – J. Clifford, The Predicament of Culture. Twentieth-Century 
Ethnography, Literature, and Art, Harvard University Press, 1988.

Cook 1988 – R. Cook, The Tree of Life. Image for the Cosmos, Thames and 
Hudson, 1988, 127 p.

Czerwińska-Burszta 1986 – H. Czerwińska-Burszta, «Teoria rytów prejścia 
Arnolda  van Gennepa  i jej recepcja na gruncie structuralisticznym», 
Lud, 70 (1986): 51–65.

Dundes 1964 – A. Dundes, «Texture, Text and Context», Southern Folklore 
Quaterly, 28 (1964): 251–265.

Fischer 1921 – A. Fischer, Zwyczaye pogrzebowe ludu polskiego, Lwów, 1921.
Gajek 1934 – J. Gajek, Kogut w wierzeniach ludowych, Lwów, 1934, 172 s.
Gloger 1877  – Z. Gloger, «Nazwy weselne, wyrażenia  i przedmio-

ty wżywane pzy godowych obrzędach ludu na przestrzeni by-
łej Rzeczypospolitej», Zbiór Wiadomości do Antropologii Krajowej, 
І (Kraków, 1877): 80–97.

Gluckman 1962  – M. Gluckman, «Les rites de passage», M. Gluckman, 
Essays on the Ritual of Social Relations (Manchester, 1962), p. 1–50.

Lewis 1980 – G. Lewis, Day of Shining Red: An Essay on understanding Ritual, 
Cambridge University Press, 1980.

Maisonneuve 1995 – J. Maisonneuve, Rytualy dawne i wspolczesne, Gdańsk: 
Wydawnictwo Psychologiczne, 1995, 96 s.

Moszyńska 1878 – J. Moszyńska, «Zwyczaje, obrzędy і pieśni weselne ludu 
Ukraińskiego z okolic Białejcerkwi», Zbiór Wiadomości do Antropologii 
Krajowej, II (Kraków, 1878): 183–209.

Nelson 1990  –  J. K. Nelson, «A Field Statement on Anthropology of 
Religion (electronic edition)», J. K. Nelson, The Anthropology of religion. 
A field Statement for Department of Anthropology (Berkeley: University of 
California, 1990), 138 p.

Olszewska-Dyoniziak 2001 – B. Olszewska-Dyoniziak, Człowiek – Kultura – 
Osobowość (Wstęp do klasycznej antropologii kulturowej), Wrocław: Alta, 
2001, 272 s.

Raphael 1988 – R. Raphael, The Man from the Boys: Rites of Passage in Male 
America, University of Nebraska Press, 1988,188 p.



Література

– 293 –

Richards 1965 – A. Richards, Chisungu: A Girl’s Initiation Ceremony among 
the Bemba of Zambia, London: Tavistock, 1965, 150 p.

Rokosowska 1883 – Z. Rokosowska, «Wesele i pieńni ludu ruskiego ze wsi 
Jurkowszczyzny w pow. Zwiahelskiem na Wołyniu», Zbiór Wiadomości 
do Antropologii Krajowej, VII (Kraków, 1883): 160–200.

Talko-Hryncewicz 1893 – J. Talko-Hryncewicz, Zarysy Lecznictwa ludowego 
na Rusi południowej, Kraków, 1893, 470 s.

Zibrt 1887 – C. Zibrt, «Kukacka v narodnim podani slovanskem», Časopis 
Musea Kralovstvi Českeho (1887): 26–38.





– 295 –

Список скорочень
Польові матеріали, зібрані авторкою в експедиціях  

1994–1997 і 2001–2006 років:

ВолЛцк	 – Волинська обл., м. Луцьк.
ДонАртМінь	– Донецька обл., Артемівський р‑ н, с. Міньківка.
ДонКрсКрм	 – Донецька обл., Краснолиманський р‑ н, с. Кримки.
ДонКрсРуб	 – Донецька обл., Краснолиманський р‑ н, с. Рубці.
ДонСлвОл	 – Донецька обл., Слов’янський р‑ н, с. Олександрівка.
ДонСлвТет	 – Донецька обл., Слов’янський р‑ н, с. Тетянівка.
ЗкВелВол	 – �Закарпатська обл., Великоберезнянський р‑ н, 

с. Волосянка.
ЗкВелГсн	 – �Закарпатська обл., Великоберезнянський р‑ н, с. Гусний.
ЗкВелТих	 – �Закарпатська обл., Великоберезнянський р‑ н, с. Тихий.
ЗкВолБк	 – Закарпатська обл., Воловецький р‑ н, с. Буківець.
ЗкВолКч	 – Закарпатська обл., Воловецький р‑ н, с. Кичерний.
ЗкВолКт	 – Закарпатська обл., Воловецький р‑ н, с. Котельниця.
ЗкВолЛт	 – Закарпатська обл., Воловецький р‑ н, с. Латірка.
ЗкВолПт	 – Закарпатська обл., Воловецький р‑ н, с. Петрусовиця.
ЗкВолПх	 – Закарпатська обл., Воловецький р‑ н, с. Перехресне.
ЗкВолРт	 – Закарпатська обл., Воловецький р‑ н, с. Розтоки.
ЗкВолЩр	 – Закарпатська обл., Воловецький р‑ н, с. Щербівець.
ЗкМіжКол	 – Закарпатська обл., Міжгірський р‑ н, с. Колочава.
ЗкПерНв	 – Закарпатська обл., Перечинський р‑ н, с. Новоселиця.
ЗкУжБр	 – Закарпатська обл., Ужгородський р‑ н, с. Баранинці.
ЛугКрмБрв	 – Луганська обл., Кремінський р‑ н, с. Боровеньки.
ЛугКрмЄп	 – Луганська обл., Кремінський р‑ н, с. Єпифанівка.



Довідковий апарат

– 296 –

ЛугКрмЖтл	 – Луганська обл., Кремінський р‑ н, с. Житлівка.
ЛугКрмКП	 – Луганська обл., Кремінський р‑ н, с. Красна Попівка.
ЛугКрмМкв	 – Луганська обл., Кремінський р‑ н, с. Макіївка.
ЛугКрмНвв	 – Луганська обл., Кремінський р‑ н, с. Нововодяне.
ЛугНадГрш	 – Луганська обл., Новоайдарський р‑ н, с. Гречишкіне.
ЛугНадНох	 – Луганська обл., Новоайдарський р‑ н, с. Новоохтирка.
ЛугНадЧб	 – Луганська обл., Новоайдарський р‑ н, с. Чабанівка.
ЛугСвтКрм	 – Луганська обл., Сватівський р‑ н, с. Кармазинівка.
ЛугСтбНпк	 – �Луганська обл., Старобільський р‑ н, 

с. Нижньопокровка.
ЛьвСкПш	 – Львівська обл., Сколівський р‑ н, с. Пшонець.
ЛьвСкСП	 – Львівська обл., Сколівський р‑ н, с. Сухий Потік.
ЛьвСкЯл	 – Львівська обл., Сколівський р‑ н, с. Ялинкувате.
ОдІзмСН	 – Одеська обл., Ізмаїльський р‑ н, с. Стара Некрасівка.
ОдКілВил	 – Одеська обл., Кілійський р‑ н, м. Вилкове.
ОдКілДес	 – Одеська обл., Кілійський р‑ н, с. Десантне.
ОдКілМир	 – Одеська обл., Кілійський р‑ н, с. Мирне.
ОдКілПр	 – Одеська обл., Кілійський р‑ н, с. Приморське.
ПлДикАнд	 – Полтавська обл., Диканський р‑ н, с. Андрики.
ПлДикБл	 – Полтавська обл., Диканський р‑ н, с. Балясне.
ПлДикНлб	 – Полтавська обл., Диканський р‑ н, с. Нелюбівка.
ПлДикЧрн	 – Полтавська обл., Диканський р‑ н, с. Чернещина.
ПлМирВС	 – �Полтавська обл., Миргородський р‑ н, с. Великі 

Сорочинці.
ПлМирЗК	 – Полтавська обл., Миргородський р‑ н, с. Зелений Кут.
ПлРешПщ	 – Полтавська обл., Решетилівський р‑ н, с. Піщане.
ПлШишКв	 – Полтавська обл., Шишацький р‑ н, с. Ковалівка.
ХаркІзСтуд	 – Харківська обл., Ізюмський р‑ н, с. Студенок.
ХаркІзДібр	 – Харківська обл., Ізюмський р‑ н, с. Діброва.
ХрсБілТкр	 – Херсонська обл., Білозірський р‑ н, с. Токарівка.
ХрсБілШБ	 – Херсонська обл., Білозірський р‑ н, с. Широка Балка.
ХрсГолКвк	 – Херсонська обл., Голопристанський р‑ н, с. Київка.
ХрсГолКрд	 – �Херсонська обл., Голопристанський р‑ н, 

с. Кардашинка.
ХрсНввОск	 – �Херсонська обл., Нововоронцовський р‑ н, 

с. Осокорівка.
ХрсСкВол	 – Херсонська обл., Скадовський р‑ н, с. Володимирівка.
ХрсСкШрк	 – Херсонська обл., Скадовський р‑ н, с. Широке.
ХрсЦрЛС	 – Херсонська обл., Цюрупинський р‑ н, с. Ліві Саги.
ЧрнПутРп	 – Чернівецька обл., Путильський р‑ н, с. Ріпень.
ЧрнГлбБк	 – Чернівецька обл., Глибоцький р‑ н, с. Біла Криниця.



– 297 –

Покажчик1

Авдотья Лиховидівна 89
Агафонова, Тетяна 16, 165
Аґапкіна, Татьяна 222
Адамовський, Ян 46
Адоніс 258
Алконост 241, 242
Альбатрос 220
Ангелики 149
Андрій, св. 62, 66, 67
Андрогін(ія), андрогінність, 

андрогінний 9, 167, 202, 203, 
205, 210, 211, 214 

Антропоморфний, антропо-
морфність 55, 57, 133, 141, 
230, 236, 244–246, 248, 249, 
252, 259, 260 (див. також 
Неантропоморфний)

Антропологія, антропологічний 
10, 21, 22, 37, 41, 43, 55, 56, 229

Апостол 238
Ар’єс, Філіп 18
Атис 258

Баба-повитуха, баба, повитуха 
49, 59, 66, 90, 95, 101, 109, 110, 
119, 122, 128, 167, 168, 172, 173, 
176, 184–187, 200

Баба-яга 98, 238 (див. також Бо
сорканя, Відьма)

Баба, бабуся (стара жінка) 61, 74, 
78, 143, 159, 167, 177, 181, 192, 
234 (див. також Баба-повиту
ха, Бабський)

Бабинець 66
Бабський, баб’ячий 64, 157
Байбурін, Альберт 10, 18, 19, 46, 

49, 50, 73, 80, 90, 96, 97, 102, 
109, 166, 173, 179, 187, 207

Балушок, Василь 10, 11, 16, 20, 
52, 66

Бальдр (Бальдур) 258
Баранов, Дмітрій 46
Баріж 179, 206
Бартмінський, Єжі 254
Батай, Жорж 18

1 У покажчик внесено тільки прізвища, згадані в тексті (зокрема й у ви-
носках), але не прізвища – бібліографічні посилання у квадратних 
дужках.



Довідковий апарат

– 298 –

Батіг 33, 35
Батьки 9, 48, 49, 74, 91, 95–97, 123, 

129, 143, 146, 169, 211 (див. 
також Батьківський, Батько, 
Матір, Тато)

Батьківський, батьків, батьковий 
99, 112, 146, 147, 207–209

Батько (-енько), батьківство (див. 
також Батьки, Батьківський, 
Матір, Тато)

	 молодої/молодого 34, 92, 95, 
97, 108, 114, 206

	 народженця 38, 51, 59, 83, 
207–211

	 померлий 83, 111, 188
Безпліддя, неплідність, неплідна 

55, 66, 143, 144, 165 (див. та-
кож Запліднення) 

Безсловесний 80 (див. також 
Мовчати, Німота)

Безсмертний 159 (див. також По
смертне [існування], Смерт
ний)

Безстатевий 4, 147
Бернштам, Татьяна 19
Бесіда, беседа, бесідувати 69, 

114–116 (див. також Перезва, 
Пропій)

Бешкети 66, 96, 203
Бинда 179, 201, 206
Бистронь, Ян 19
Бібіков, Сергій 230, 246–249
Біґеляйзен, Генрик 19
Білизна (одяг) 60, 137, 167, 168, 

210 
Білий 88, 102, 132, 156, 157, 174, 

175, 183 (див. також Вибіле
ний)

Білило 100, 108 (див. також Було, 
Вуаль, Намітка, Серпанок, 
Покривало, Фата)

Білорусь, білоруський, білоруси 
185, 224, 239

Біті, Джон 141
Благословення, благословляти 

34, 111, 236
Блискавка 55, 204
Бобиль (холостяк) 48, 84 (див. 

також Неодружений, Стара 
діва)

Бог, Богойко, божество 35, 43, 55, 
94, 177, 208, 238, 239, 258 

Богиня 258 
Боґатирьов, Пьотр 10, 18, 165
Болгари, болгарський 100, 144, 

187, 188, 242
Болтарович, Зоряна 57
Борисенко, Валентина 11, 16
Боровський, Ярослав 245
Борода, підборіддя 57, 116–118, 

158, 159 
Бородавка 54 
Борошно 126, 128 (див. також 

Мука)
Боряк, Олена 11, 54
Босий, босоніж 138, 162, 187, 188
Босорканя 179 (див. також Баба-

яга, Відьма)
Боцян 225
Боярин 34, 59, 62, 65, 75, 91, 115 

(див. також Дружко)
Брайловський (Браїловський), 

Сергій 17
Браслет 241, 243, 244 (див. також 

Прикраси)
Бріцина, Олеся 11
Брова 54
Будзинська, Наталя 217
Будити 81, 106, 124, 232 (див. та-

кож Вставати, Пробудження, 
Проснутися)

Булашев, Георгій 



Покажчик

– 299 –

Було (покрив. обличчя) 100, 187 
(див. також Білило, Вуаль, 
Покривало, Серпанок, Фата)

Буревісник 220
Буряк, буряковий 126
Буховський, Міхал 10, 38, 39, 41, 

42, 44

Вагітна, вагітність, в тяжі 38, 47, 
48, 55, 65, 80, 94, 109, 119, 132, 
143, 162, 163, 183–185, 235 
(див. також Завагітніти)

Варений 121, 124, 125, 127, 
129 (див. також Варити, 
Гарячий)

Варення 94
Варити (з~, за~, на~) 94, 95, 119, 

122, 131, 181, 234 (див. також 
Варений)

Вартувати, варта 67, 110 (див. та-
кож Сокотити)

Васильєв, Михайло 17, 55
Вводити див. Водити 
Вгорі 254 (див. також Верхня час-

тина, Догори)
Вдівець 83, 94, 212 (див. також 

Вдова)
Вдова, вдовиця (див. також Вді

вець) 43, 61, 65, 66, 83, 84, 158, 
236

Вернан, Жан-П’єр 18
Верх 171, 213, 218, 219, 254, 256, 257
	 верхня частина 218, 225, 248 

(див. також Горішній)
Верхній одяг 138, 153, 154, 156, 

162, 178, 205, 238 (див. також 
Гуня, Ґуґля, Кожух, Серм’яга, 
Шуба)

Верхній палеоліт 225, 228–232, 
256, 258, 260 

Вєсєловський, Алєксандр 36

Весняний, навесні 62, 223, 236, 
240, 254, 256

Веснянки 67
Взуттєвий код 186
Взуття 138, 145, 162, 165, 176, 178, 

186, 187, 190, 213 (див. також 
Калигва, Капці, Обув)

Вибілений (недо~) 170, 171 (див. 
також Білий)

Вивід, вівод (обряд) 80, 110, 131, 
147, 188, 193

Виводити див. Водити 
Видихати 232
Видкий (ритуальний хліб) 103 

(див. також Дивень, Калач, 
Коровай, Хліб)

Видно 78, 112, 192 (див. також 
Дивитися)

Викуп 36 (див. також Купувати)
Вилітати див. Літати
Вино 126, 130
Виноград 106
Виносити (речі) див. Носити
Виношувати (дитину), виношу-

вання 130, 202, 242 (див. та-
кож Доношеність, Носити)

Вносити див. Носити
Виріз 140 (див. також Розріз)
Вирізати див. Різати
Вирізування, вирізуваний 197
Вирій 253–255
Відкривати, відкривання 110, 

120, 126, 151, 185 (див. також 
Розкривати[ся])

Відкритий 126, 188, 229, 235, 250, 
251 (див. також Закритий)

Відлітати див. Літати
Відмова, відмовляти(ся) 33, 52, 

113, 114, 121–123, 156
Відмовляти(ся) див. Відмова
Відро 111



Довідковий апарат

– 300 –

Відьма 141 (див. також Баба-яга, 
Босорканя)

Віли 241, 242 (див. також Сирени, 
Сирини)

Вільшанка 220
Віноґрадова Людміла 254
Вінок, вінець 34, 66, 67, 89, 107, 

108, 117, 183, 195, 204, 205, 236
Вінчання, вінчатися, вінчальний 

60, 74, 89, 92, 101, 112, 177, 
184, 187, 207, 236

Вітер 55, 
Власкіна, Тетяна 133
Вмиватися див. Мити(ся)
Вовк, Федір (Хведір) 10, 16, 17, 20, 

23, 25, 29, 30, 32, 33, 53, 107, 
117, 118, 145, 183, 229, 230

Вогонь, вогнище 35, 55,79, 233, 
234, 261

Вода 55, 67, 259 (див. також Воло
га)

	 у весіллі 15, 35, 79, 88, 90, 96, 
111, 211

	 для тіла мерця 144, 173, 188
	 для душі 49, 111, 124, 131, 162
	 для поліжниці 59, 188
	 для дитини 90, 173
Водити (в~, ви~, з~, об~, під~, 

при~, пере~, у~) 67, 75 (див. 
також Проводжати)

	 вагітна/поліжниця 59, 79, 80, 
110, 185

	 молодих 74, 75, 86, 101
	 молодого 74, 92, 101
	 молоду 74, 91, 100, 103, 105, 

106, 100, 110
	 немовля 173, 225
	 покійника 92 
	 душу 159, 160, 162
Волога (див. також Вода) 35
Волосся (див. також Коса) 35, 

54, 151, 159, 168, 178, 179, 183, 
195

Ворожити, ворожіння 56, 62, 63, 
67, 212, 241 

Ворона, ворон 217, 218, 220–222, 
224, 241

Воропай, Олекса 67 
Вповивання див. Сповивати
Врочинська, Ганна 165 
Вставати (див. також Будити, 

Пробудження, Проснутися) 
106, 122, 124, 133, 149, 168 

Вуаль (див. також Білило, Було, 
Покривало, Серпанок, Фата) 
108, 196

Вузол (див. також Гудз) 93, 168, 
180–183, 196, 210

Вуха 9, 114, 131, 132, 145, 186
В’язати (з~, за~, об~, пере~, 

під~, по~, при~) (див. та-
кож Загортати, Обгортати, 
Обвивати, Обмотувати, Роз
в’язувати, Підперізувати) 76, 
99, 101, 116–118, 133, 158, 159, 
182, 183

	 народженець, дитина 82, 84, 
93, 147, 149, 176, 177, 180, 181, 
193, 194, 197

	 молода/молодий 90, 92, 93, 
99–101, 104, 107, 117, 126, 177, 
180, 181, 184, 193, 194, 204, 
206, 211

	 небіжчик, смерть 76, 82, 83, 
94, 116, 122, 160, 173, 192, 206, 
200

	 вагітна, роділля 184, 185, 210

Гаврилюк Наталія 17, 209
Гагак див. Ґаґара
Гакаміес, Пека 28
Галас 32 (див. також Крик, Голос)



Покажчик

– 301 –

Галіфакс, Джоан 18
Галька, Ігнатій 67
Гарний 168, 191, 197, 198 (див. 

також Краса)
Гарпії 238
Гарячий, гарячка, горячина 6, 

106, 129–131, 173 (див. також 
Варений)

Гикавка 54, 57
Гігієна 55
Гільце 67, 89
Глухота, глухий 49, 112, 120, 131, 

181, 212, 213
Годувати (на~), годування 40, 62, 

96, 107, 121, 122, 124, 125, 127, 
140, 164, 167, 223, 242, 256, 259 
(див. також Кормити)

Гойдати, гойдання 81, 84, 
86 (див. також Качати, 
Колисати)

Голий, догола, оголений, оголе-
ність 55, 56, 57, 111, 140–142, 
146, 147, 167, 190, 196, 258

Голити(ся) 179, 190
Голіченко, Тетяна 20
Голка 180
Голова 25, 51, 52, 57, 144, 158, 159, 

206
	 немовля/дитини 84, 147, 172, 

173, 177, 181, 191
	 молодої/молодих 92, 99, 102, 

103, 106–108, 117, 195, 203, 205
	 матері молодої 100
	 небіжчика/покійника 78, 

192, 206 
	 поліжниця/її чоловік 168, 210
	 у жалобі 188
	 жінка-пташка 229, 231, 245, 252
Головач 144
Головний убір 107, 117, 145, 146, 

153, 159, 170, 188–190, 195, 

201–206, 213, 235, 238 (див. 
також Білило, Було, Капе
люх, Намітка, Покривало, 
Рантух, Серпанок, Фата, 
Хустка, Шапка)

Голод, голодний 62, 126, 155, 255
Голос, голосно 101, 112, 118, 119, 

182, 241, 242 (див. також 
Галас, Крик)

Голосити, голосіння 12, 18, 50, 51, 
62, 68, 98, 120, 132, 144, 218, 
236, 254 (див. також Заводити 
[голосити], Плакати)

Голуб, голубка, голубиця 220, 
221, 225, 234, 235

Голубці (страва) 126
Гольда 238
Гонко, Лаурі 39
Гора 76, 86, 160, 254 (див. також 

Верх)
Горбатий 86 
Гордий 51
Горе 112
Горілка, горівка 79, 106, 122, 123
Горіх 35
Горішній 218 (див. також Верхня 

частина)
Горленко, Володимир 24
Горловий 140
Горня 124
Горобець 218, 220–222
Город 74
Горох 62, 128
Гортон, Робін 10, 42, 44
Горщик 128, 129
Гріб, погребти 124 (див. також 

Домовина, Могила, Труна)
Гріти (небіжчиків/покійників) 

164
Гріш 122, 125, 186
Гроза 33, 35 (див. також Дощ)



Довідковий апарат

– 302 –

Грубий, грубість (грубий – тон-
кий) 157, 171, 196

Груди 57, 93, 94, 122, 127, 140, 145, 
180, 193, 203, 231, 242, 245, 251

Груповий шлюб 33
Грушевська, Катерина 10, 18, 34, 

55, 56, 258
Грушевський, Марко 25
Грушевський, Михайло 17
Гудз 193 (див. також Вузол)
Гузичник 144
Гузій, Pоман 11
Гуня 60, 61, 153, 193, 194, 205 (див. 

також Верхній одяг, Ґуґля, 
Кожух, Серм’яга, Шуба)

Гуска 199, 220, 224, 235, 238

Ґардина 197 (див. також Тюль)
Ґаґара 220
Ґаєк, Юзеф 217, 235
Ґенеп, Арнольд ван 10, 37, 38, 

40–42, 44, 45, 47, 52
Ґердан 145 (див. також Коралі, 

Намисто, Прикраси)
Ґлоґер, Зиґмунд 19
Ґлюкман, Макс 10, 41, 42, 44
Ґоловін, Валєнтін 46, 84
Ґріоль, Марсель 22
Ґроф, Станіслав 18
Ґуґля 77, 104, 154, 193, 194, 205 (див. 

також Верхній одяг, Гуня, 
Кожух, Серм’яга, Шуба)

Ґура, Алєксандр 19, 84, 112, 221, 
222, 254

Давидюк, Віктор 16
Даль, Владімір 222
Дандес, Ален 105
Даниленко, Валентин 252, 253
Данилів, Володимир 17, 50, 51, 

217

Дводушник 88, 179  (див. також 
Упир)

Дерга 157,
Дерево 60, 157, 159, 164, 236 (див. 

також Світове дерево)
Дерти(ся) (ви~, за~, пере~, про~, 

у~) 76, 110, 140, 141, 180 (див. 
також Розривати) 

Дефлорація 66, 103, 105, 129, 130 
(див. також Зводити [дівчи
ну], Ламати [калину], Нечес
на, Ніч шлюбна, Покритка)

Дзвін(ок), дзвонити 32, 35, 120
Дивень 103, 104, 105  (див. також 

Видкий, Калач, Коровай, 
Хліб)

Дивитися, не дивитися (по~, 
од~, на~) 91, 100, 103, 105, 
112, 132

Димка 151
Дихати  232
Дівич-вечір 236
Дівування 89
Дівчинка 138, 147, 148, 150–152, 

158, 159, 167, 207, 230, 236
Дід 159–161, 167
Дідух 164
Дієздатність 110, 214
Діжа 130, 255
Догори, горі (див. також Вгорі, 

Верх, Поверх) 86, 210, 230
Доленґа-Ходаковський, Зоріан 

26
Домовина 131 (див. також Гріб, 

Могила, Труна)
Доношеність 47 (див. також Ви

ношувати [дитину])
Дорога 46, 61, 78, 80, 88, 96–99, 

106, 110, 133, 174, 210 (див. 
також Путь, Шлях)

Дощ 35 (див. також Гроза)



Покажчик

– 303 –

Дрова 94, 101
Дрохва 220
Дружка 59, 62, 74, 75, 89, 91, 92, 

104, 114, 115 
Дружко, дружба 62, 75, 91, 92, 

114, 116, 120, 167, 182, 203 
(див. також Боярин)

Дуля 105
Дюркгейм, Еміль 37, 38

Евгемер 31
Еволюціоністи 31, 32, 36, 38
Еліаде, Мірча 10, 44, 47, 203
Ерос (див. також Еротичний, 

Інтимний, Сексуальний) 18 
Еротичний (див. також Ерос, 

Інтимний, Сексуальний) 98, 
102, 104–106, 187, 203, 255

Жайворонок 223
Жалоба 43, 83, 84, 94, 188 (див. 

також Жаль)
Жаль 97, 111, 112, 114, 115, 208, 

236 (див. також Жалоба)
Жарт, жартівливий 67, 96, 98, 

126, 127, 130, 203 (див. також 
Кпини, Сміх, Насміхатися)

Жебрак 146
Жердина, жердка 65, 109, 164, 

227 (див. також Палиця)
Жести, жестикуляція 56, 57, 61, 

92, 112
Живий 61, 86, 97, 112, 115, 116, 

129, 131, 162, 174, 177, 179, 
186, 190, 199, 213

Живіт 172, 180, 185
Жовтий 172, 176
Журавель 224

Завагітніти 235 (див. також Ва
гітна)

Завидна 89, 90 (див. також Ніч)
Завмирущі 131, 160
Зав’язатися (про дитину) 181
Заводити (голосити) 98, 100, 112 

(див. також Голосити, Пла
кати)

Зав’язувати, зав’язаний див. 
В’язати

Загортати (дитину) 82, 139, 146, 
178, 197, 198, 200, 208, 209 
(див. також В’язати [наро
дженця], Обгортати, Спови
вати)

Закривати див. Покривати
Закритий, закривання 52, 80, 83, 

100, 109, 116 (див. також Від
критий)

Залітати див. Літати
Залучене спостереження 21, 27
Зап’ястки, зап’ястя 144, 243, 244
Запалювати див. Палити
Запаска 151 (див. також Запинка, 

Плахта, Припінда, Фартух)
Запинка 152 (див. також Запаска, 

Плахта, Припінда, Фартух)
Запліднення, запліднюваль-

на 35, 177, 186 (див. також 
Безпліддя, Плід, Плідна)

Заплітати 61, 151 (див. також 
Розплітати, Чесати[ся])

Запросини 88, 114 (див. також 
Запрошення)

Запрошення, запрошувати 51, 
59, 74, 95, 111, 114, 119, 131, 211 
(див. також Запросини)

Заручини 16, 38, 40, 89, 95, 97, 
120, 184 (див. також Засвата
на, Змовини, Сватання)

Засватана (ви~) 73, 80, 97 (див. 
також Заручини, Змовини, 
Сватання)



Довідковий апарат

– 304 –

Засинати 106, 149, 209 (див. та-
кож Сон, Спати)

Заслоняти 100, 103, 109, 110, 201 
(див. також Затуляти)

Застеляти 99, 109, 124
Затуляти 100, 112, 232 (див. та-

кож Заслоняти)
Затулка 152
Заушниці 145 (див. також Колти, 

Прикраси, Сережки)
Захарченко, Галина 19
Зв’язувати, зв’язаний див. В’язати
Зведениця 66, 206 (див. також 

Нечесна, Покритка)
Зверху див. Поверх
Зводити (дівчину) 66, 105 (див. 

також Дефлорація, Ламати 
[калину], Нечесна, Покрит
ка, Цнота)

Зводити (щось з чимось) див. Во
дити

Звук, звуковий 83, 112, 118–120 
(див. також Голос)

Здоровега, Ніна 16
Земля 55, 84, 110, 126, 172, 202, 

210, 242–244, 258
Зерно 35
Зєлєнін, Дмітрій 18, 210, 237
Зібрт, Ченек 236
Зір, зіркий 49, 55, 97, 101–103, 

105, 110, 111, 121, 131, 133, 214 
(див. також Видкий, Дивень, 
Сліпота)

Злітати див. Літати
Змія, змій 219, 255, 260, 261
Змовини 96, 183 (див. також Зару

чини, Засватана, Сватання)
Зносити див. Носити
Зношений див. Ношений
Зозуля, похорон зозулі 62, 217–

221, 223–225, 236, 237, 239, 246

Золотий 241
Зуби 54, 117, 118, 159
Зубрицька-Комарницька, Марія 

11
Зяблик 220

Ібн Фадлан 51
Іванов, Вячеслав Вс. 18, 19, 37, 257
Іванов, Петро 25, 54
Іволга 220
Ізв’язувати, ізв’язаний див. В’я

зати
Індустріяльний, індустріялізація 

42
Ініціяція 39, 41, 42, 44, 52, 53, 66
Інтимний 26 (див. також Ерос, 

Еротичний, Сексуальний)
Іштар 258

Їжа 49, 52, 62, 95, 113, 116, 120–
122, 124, 125, 127, 129, 130, 
133, 162–164, 223 (див. також 
Їсти, Їстівний, Неїстівний)

Їсти (з~) 49, 96, 115, 121, 124, 126, 
234

Їстівний (не~) 126, 127

Кабакова, Ґаліна 10, 58, 61, 78, 
84, 255

Каблук 145, 176
Кагаров, Євген 10, 16, 20, 32, 33, 

36, 52, 53, 98, 202
Кайндль, Раймунд Фридрих 117
Калач, колач 131, 205 (див. також 

Дивень, Книш, Коровай, 
Паляниця, Хліб)

Калигва 176 (див. також Взуття)	
Калина 102, 106
Калиновський, Григорій 102
Каліка, калічка, каліцтва 108, 

119, 176



Покажчик

– 305 –

Камінський, Вячеслав 236
Капелюх 144, 203 (див. також 

Клебаня, Головний убір, 
Шапка)

Капуста 94
Капці 176, 187 (див. також 

Взуття, Калигва)
Кара, карати 66, 119, 131 
Картальяк, Еміль 229
Кацавейка 156
Качати, качання 81 (див. також 

Гойдати, Колисати)
Каша 49, 128, 129, 181
Кептар, кіптар 145
Килимник, Степан 237
Кирилюк, Олександр 20
Кілок 78, 88, 172
Кінь 101, 119, 133, 138, 255, 257
Кістка, косточки, кістяк 142, 159, 

168, 172, 173, 185, 233, 234
Кісь, Оксана 11
Кісь, Роман 11, 16, 103, 180
Кліфорд, Джеймс 21, 22, 26
Клебаня 203, 204 (див. також 

Капелюх, Шапка)
Книш 67, 128, 131 (див. також 

Дивень, Калач, Коровай, 
Паляниця, Хліб)

Княгиня, князь 52, 107, 187, 245
Кода (елемент одягу) 179, 206
Кожух 81, 100, 138, 139, 144, 153, 

154, 156, 161, 162, 165, 178, 
204 (див. також Верхній 
одяг, Гуня, Ґуґля, Серм’яга, 
Шуба)

Козловська, Валерія 249
Коїтус 103, 105, 255, 260 (див. також 

Дефлорація, Сексуальний)
Кокономорфність 159, 165–167, 

180, 191–195, 199, 200, 213, 
214

Колготи, калготи 155 (див. також 
Панчохи)

Колесса, Філарет 17, 18, 36, 120, 
220, 239, 241

Колисанка див. Колискова
Колисати (за~), колисання, не-

колисаний 81, 82, 84, 85, 214 
(див. також Гойдати, Качати)

Колиска 191
Колискова, колисанка 81, 191, 

209
Коліна 59, 137, 171, 173, 205, 210
Колода (див. також Дерево) 60, 79
Колодязь 55, 96, 238
Колти 241, 244 (див. також Зауш

ниці, Прикраси, Сережки)
Комір 156, 179, 183, 184, 210
Комора (приміщення) 78, 88, 89, 

92, 102, 103, 120, 161, 203, 236
Комунальний шлюб 32 (див. та-

кож Груповий шлюб)
Конопляний 171
Коралі 157 (див. також Ґердан, 

Намисто, Прикраси)
Кормити (на~)  122, 127, 181, 255, 

256 (див. також Годувати)
Коробка, Микола 217
Корова 76, 91, 101
Коровай 61, 67, 89, 91, 95, 121, 

126, 235 (див. також Видкий, 
Дивень, Калач, Книш, Паля
ниця, Хліб)

Коровайниці 65
Коса, косички 34, 119, 128, 151, 

167, 212 (див. також Волосся)
Косміна, Оксана 11, 165
Косміна, Тамара 11
Котляревський, Олександр 18, 

220
Кпини 96 (див. також Жарт, На

сміхатися, Сміх)



Довідковий апарат

– 306 –

Кравець, Олена 16
Кравченко, Василь 16
Краса, красний 25, 54, 89, 92, 109, 

161 (див. також Гарний)
Красти (ви~), викрадання 32, 33, 

96, 98, 113, 236, 238 (див. та-
кож Умикання)

Кречет 220
Кривий, криво 84, 86, 132, 143
Крик 32, 119, 221, 224, 225 (див. 

також Голос, Галас)
Крикливці 120, 142
Крило, крильця 222, 229, 231, 

238, 242–249
Крихти 125, 126
Крук 220–222, 225
Кузеля, Зенон 17, 18, 26, 30, 79, 

101
Кулик 238
Куліш, Пантелеймон 26
Кум див. Кума
Кума, кум 51, 81, 95, 118, 122–124, 

131, 146 (див. також Нанаш
ка, Хресна)

Кумитися 237
Купало (свято) 63, 66
Купання див. Купати
Купати, купання 96, 111, 173 

(див. також Митвини, 
Мити[ся])

Купіль 81, 90, 173 (див. також Ку
пати)

Купування див. Купувати
Купувати, купування, купівля 

32, 33, 131, 144, 148, 170, 208 
(див. також Викуп)

Курка, курячий 68, 96, 121, 124, 
128, 198, 212, 220, 221, 230, 
234–236, 238

Курочкін, Олександр 10, 11, 20, 
202

Кут, куток 80, 181, 221, 231, 233, 
247

Кутя 62
Кухарка 95, 151

Ламати, ломити (калину) 106 
(див. також Дефлорація, Зво
дити дівчину)

Ланцюг 126
Ластівка 219–222
Ластовка (клин на рукаві сороч-

ки) 238
Латиші 239
Лебідь 219, 220, 224, 246
Легкий, легкість 161, 162, 168, 

195, 232
Лелека 224
Лєві-Брюль, Люсьєн  38
Лєвінтон, Ґеорґій 10, 18, 19, 34, 

46, 49, 92, 96, 97, 109, 111
Лєві-Строс, Кльод 98, 127, 129
Либідь 246
Лисюк, Наталія 16, 57
Литвинова-Бартош, Пелагея 182, 

186, 203
Лівий–правий 93, 173, 182, 188, 

212, 219, 249, 257
Лінтур, Петро 68
Літати (ви~, від~, з~, за~), влітан-

ня 119, 141, 149, 160, 161, 165, 
180, 220, 221, 231, 232, 235, 
238, 241, 242, 261

Ліхачов, Дмітрій 246	
Ліч, Едмунд 127
Лляний 170, 171
Ложка 121, 125, 127, 249
Лоно 101, 130, 200, 201, 231, 233, 

251, 252, 255, 261 (див. також 
Матка [орган], Утроба)

Лорд, Елберт Бейтс 69
Лудинє (одяг) 145, 151



Покажчик

– 307 –

Лучшева, Зінаіда 242
Люїс, Ґілберт 41
Ляшка 137

Moс, Марсель 37, 38, 42
Мазалова, Наталія 58
Маківка 117, 118
Максимович, Михайло 26, 66
Маліновський, Броніслав 21
Мальованка 153
Мама див. Матір
Манжети 140, 144, 179, 183
Мара 55
Марля 108, 170
Маслова, Ґаліна 165, 208
Матейко, Катерина 157, 165, 176
Материнський 171, 200, 238, 252, 

259 (див. також Матір)
Мати див. Матір
Матір, мати, мама 187, 225, 258 

(див. також Батьки, Батько)
	 молодої 96, 97, 101, 114, 123, 

129, 187, 198, 206, 236
	 молодого 60, 92, 94
	 народженця 59, 141, 177, 108, 

171, 178, 207, 208, 211
	 померлого 51, 168
	 померла 94 
	 у жалобі 111, 188
Матка (весільний чин) 107 (див. 

також Свашка)
Матка (орган) 57 (див. також 

Лоно, Утроба)
Матня 152
Матріярхат, матернітет 33, 34, 

225, 239, 240, 259, 260
Мед, медовий 43, 116, 121, 162, 173
Меланка 62
Метлинський, Амвросій 26
Мєлєтінський, Єлєазар 48, 143, 

218

Микитенко, Оксана 10, 11, 18
Милорадович, Василь 54
Митвини 111
Мити(ся), миття, промивання 

(в~, о~, об~, по~) 49, 50, 54, 
92, 111, 144, 163, 167, 173, 
188, 190 (див. також Купати, 
Митвини)

Мід, Марґарет 22
Мідний 111, 186
Мітологічна школа, м. теорія 31, 

35, 36
Мовчання див. Мовчати
Мовчати, мовчання, мовчанка 

113–115, 119 (див. також Без
словесний, Німота)

Мовша, Тамара 246, 249
Могила 51, 106, 112, 124, 126, 168, 

171, 179, 197, 235, 237 (див. та
кож Гріб, Домовина, Труна)

Молоко 94, 121
Монета 99, 111, 112, 122, 173, 186, 

187 (див. також Гріш)
«Мотовило» («шило-мотовило») 

222
Мотузки 76, 83, 93, 103, 152, 181
Мука 126, 128 (див. також Бо

рошно)
Мушинка, Микола 80, 122
М’який, м’якість 156, 159, 171–

173, 183, 197, 198, 199 (див. 
також Твердий)

Надмірний 120, 153–155, 165, 177, 
178, 199, 214, 256

Накривати див. Покривати
Намисто 145, 157, 158, 167, 175, 

183 (див. також Ґердан, 
Коралі, Прикраси)

Намітка 99, 107, 108, 112, 117, 118, 
170, 179, 195, 202, 203, 204, 206 



Довідковий апарат

– 308 –

(див. також Білило, Було, Го
ловний убір, Намітка, Ран
тух, Фата, Хустка)

Нанашка 147 (див. також Кума, 
Хресна)

Нарізати див. Різати
Народовини (обряд) 80, 125
Наряджати, наряджений 92, 131 

(див. також Споряджати)
Насміхатися 126, 239 (див. також 

Жарт, Кпини, Сміх)
Наулко Всеволод 11
Неантропоморфність, неантро-

поморфний 147, 213, 214
Невидимість 100, 109
Недієздатність, недієздатний 49, 

90, 91, 92, 120, 131, 147, 149, 
191, 212, 213, 214

Неділя 55, 74, 89, 91, 95, 111, 126
Недоодягнутість, недоодяг 141, 

166, 196, 214
Незаймана 65 (див. також 

Калина, Цнота, Чесна, 
Чистий)

Незрячість 98, 101, 109, 111, 112 
(див. також Сліпота)

Неїстівний див. Їстівний
Нелсон, Джон К. 38
Ненароджений, ненароджен-

ність 126, 202, 200, 220, 223, 
225, 238, 240, 253 (див. також 
Перинатальність)

Неношений 183, 169, 172 (див. 
також Ношений, Новий, Но
сити)

Неодружений 47, 51, 65, 83, 97 
(див. також Бобиль, Стара 
діва)

Неплідність див. Безпліддя
Нерухомість, нерухомий, знеру-

хомлювати 49, 73, 74, 76, 78, 

81, 90, 111, 120, 131, 147, 199, 
212–214

Несен, Ірина 16, 19
Нехрещені діти (див. також 

Потерча) 48, 79, 141, 176, 237
Нечесна 103, 206, 207 (молода; 

див. також Дефлорація, 
Зводити [дівчину], Ламати 
[калину], Покритка)

Нечистий 177, 179, 188, 224, 235, 
237 (див. також Чистий)

Нєвська, Лідія 18, 19, 46, 254
Низ, низинний 190, 213, 218, 219, 

226, 227, 253, 254, 257
Нитка 93, 126, 159, 161, 176, 180, 

181, 183, 233
Нігті 54, 159, 178 (див. також 

Пазурі)
Нідерле, Любор 220
Ніж 110
Нікітіна, Алла 223, 236, 239, 254
Ніколаєва, Тамара 118, 165
Німота, заніміти 49, 52, 112, 113, 

115, 116, 120, 131, 132, 212, 213 
(див. також Безсловесний, 
Мовчати)

Ніч, нічний, вночі 88, 131, 188, 
261, 221, 256

	 шлюбна 88, 102, 153, 187, 236
	 весілля 89, 90, 101, 103
	 поліжниця 90
	 похорон, небіжчик/покій-

ник 61, 66, 78, 97, 98, 168
Новий 43, 51, 101, 142, 143, 145, 

151, 164, 169, 172, 173, 188, 209 
(див. також Неношений)

Нога 54, 76, 84, 105–107, 132, 133, 
137, 144, 149, 160, 176, 179, 
180, 188, 192, 193, 201

Ногавиці 144 (див. також Холош
ні, Штани)



Покажчик

– 309 –

Номис, М. 222
Носити (в~, ви~, з~, пере~, при~, 

роз~) (див. також Виношува
ти, Неношений, Ношений)

	 молода/молодий, на весіллі 
59, 60, 93, 96, 111, 128, 194, 196, 
198, 204, 208, 211, 131

	 тіло з хати 76, 78, 160, 175, 
176, 202

	 небіжчикові 124, 183
	 поліжниці їжу 122, 124, 129, 235
	 вагітна 183
	 у жалобі (траурі) 111
	 жінки, дівчата 151, 155, 157, 

158, 204, 207, 238
	 птах 224, 225
Ношений (з~, при~, роз~), зно

шувати(ся) 146, 147, 157, 159, 
169, 171, 172, 208 (див. також 
Неношений, Новий, Носити)

Обвивати 176, 179, 202 (див. та-
кож В’язати, Обгортати, Об
мотувати, Підперізувати)

Обводити див. Водити
Обгортати 170, 192, 194, 206 (див. 

також Загортати, Обвивати)
Обмотувати 137, 176, 193, 206, 207 

(див. також В’язати, Обви
вати, Підперізувати)

Обгортати див. Загортати
Обрізання 41
Обрізати див. Різати (див. також 

Обрізання)
Обув 151 (див. також Взуття, Ка

лигва, Капці)
Оголеність див. Голий
Око, очі 9, 18, 99, 102–103, 105, 

131–133, 252
	 молода, весілля 50, 91, 99, 

100–103, 108, 111

	 покійник/покійниця 99, 111, 
112, 132, 163, 222

	 поліжниця 109
	 дитина 109, 110, 182
	 в жалобі 112
Олія 35
Ольшевська-Дионізяк, Барбара 37
Онищук, Антін 55, 148
Онучі 60, 147, 206
Оплакування див. Плач
Орел 220
Остигати, остигання 130, 131, 173 

(див. також Холодний)
Охримович, Володимир 15, 33, 34
Очедирини 110
Очіпок, чіпець, почіпчини 96, 

108, 146, 174, 179, 180, 183, 238

Павлова, Віра 217
Павлюк, Степан 11
Пазурі 159 (див. також Нігті)
Пазуха 159, 167, 168, 210
Палець 57, 94, 168, 181, 182 (див. 

також Перст)
Палити (за~, с~) 90, 143, 144, 164, 

192, 222, 256
Палиця 75, 102, 160, 161 (див. та-

кож Жердина)
Паляниця 67, 91, 128, 129 (див. 

також Видкий, Дивень, 
Калач, Коровай, Книш, Хліб)

Пальтісанка 156
Пальто 156
Панчохи 155, 176, 177, 180 (див. 

також Колготи)
Пар, парувати 130, 131, 173 (див. 

також Розпарювати[ся])
Парубок, парубкувати, пару-

боцький 26, 34, 51, 59, 63–67, 
69, 89, 114, 119, 146, 151, 153, 
162, 172, 206, 212



Довідковий апарат

– 310 –

Пастух, пастухування 148, 151, 
165

Пасха, Паска 185, 188
Пах 57, 210, 238, 251 (див. також 

Піхва)
Пахви, пахи 99, 149, 193, 238, 245, 

251
Пелюшка 82, 146, 147, 169, 171, 

173, 174, 178, 191, 193, 199
Перев’язувати див. В’язати
Передник 29, 152 (див. також 

Запаска, Запинка, Плахта, 
Припінда, Фартух)

Перезва 116, 238 (див. також 
Бесіда, Пропій)

Перекори 62
Перелітати див. Літати
Переносити див. Носити
Перешкоджати 28, 66, 67, 78, 79
Перинатальність 167, 200, 201, 

202, 213 (див. також Ненаро
джений)

Перст 145 (див. також Палець)
Перстень 145, 168 (див. також 

Прикраси)
Перший 
	 молоді 74, 75, 86, 88, 96, 102, 

104, 123, 152, 153, 186, 187, 
197

	 немовля/дитина 146, 147, 
149–151, 167, 169, 207, 211, 236

	 жалоба 78, 84
Петров, Віктор 18
Петрова, Наталія 19
Півень 119, 169, 212, 218, 220, 230, 

235
Підводити див. Водити
Підв’язувати див. В’язати
Підмітати 211
Підперезаний, див. Підперізу

вати

Підперізувати (об~, в~), підпере-
заний 109, 141, 148, 153, 161, 
176, 177, 184, 201 (див. також 
В’язати, Обвивати, Обмо
тувати)

Підтичка 171, 172, 200
Піхва 251 (див. також Пах)
Плакати (за~, при~), заплака

ний 96–98, 103, 112, 115, 120, 
150 (див. також Голосити, За
водити [голосити], Ревти)

Плач, оплакування 96–98, 112, 
131, 144, 145, 236

Плат(ок) 99, 101, 118, 153, 207 
(див. також Хустка)

Плаття 24, 155, 156, 207, 242
Плахта 151, 152, 157, 168, 238, 

244 (див. також Запаска, 
Запинка, Припінда, Фартух)

Плацента 57, 235
Плече 158, 182, 204
Плечі 91, 144, 154, 159, 170, 193, 

194, 204, 238, 250, 251 (див. 
також Спина)

Плід 47
Плідна 165
Плювання 54
Поверх, зверху 60, 107, 108, 153, 

154, 178, 192, 193 (див. також 
Догори)

Повивання див. Сповивати
Повивач 82, 147, 181, 192, 194
Повирізати див. Різати
Повитуха див. Баба-повитуха
Пов’язувати, пов’язаний див. 

В’язати
Поґожева, Айна 247
Погонич 151
Подушка, заголовок 172, 178, 180, 

190, 197–199
Покальчук, Олег 11



Покажчик

– 311 –

Покривало 107, 187, 201 (див. та-
кож Білило, Було, Вуаль, По
кривало, Серпанок, Фата) 

Покривання 96, 102, 107, 108, 
201, 202, 204, 207 (див. також 
Покривати)

Покривати (за~, на~, при~, у~) 
138, 140, 171

	 молода/молодий 98–100, 
103, 108, 109, 116, 187, 202–
205

	 роділля/поліжниця 110, 195, 
196, 210

	 покійниця/покійник 111, 
112, 162, 170, 177, 192, 196, 
197, 201, 202, 207

	 в жалобі 112, 188
Покритка 48, 66, 146, 162, 185, 

206 (див. також Зведениця, 
Ламати [калину], Нечесна)

Покуття 78, 102, 224
Політичка 161, 176, 179
Польський, поляки 37, 44, 46, 

141, 224, 239, 254
Понеділок 55, 95, 121, 168
Пономар, Людмила 154, 157, 165
Попелюшка 143
Поплітки 208 (див. також Стрічка)
Поправини 123
Попруги 181 (див. також Рубець)
Поріг 9, 40, 101, 110, 120, 160, 159, 

160
Порозрізати, див. Різати
Посмертний 40, 51, 254 (див. 

також Безсмертний, Потой
біччя, Смертний)

Постіль 80, 109, 110, 121, 122, 124, 
201

Постоли 145
Пострижини, постриги 17, 52, 

209, 211

Потебня, Олександр 10, 15, 17, 
35–37, 98, 217, 222, 246

Потерча 237 (див. також Нехре
щені діти) 

Потойбіччя, потойбічний 101, 
112, 119, 125, 126, 141, 146, 160, 
161, 162, 178, 188, 201, 202, 224, 
235, 240, 253, 254 (див. також 
Посмертний)

Потушняк, Федір 56
Потягування 54
Пошивайло, Iгор 11, 57
Пояс, поясок 144, 177, 186, 190, 

213
	 молода/молодий 114, 153, 

177, 183, 204
	 мати молодої 129
	 вагітна/поліжниця 79, 109, 

140, 184, 185
	 чол. Поліжниці 59
	 дитина 137, 148, 152, 176, 177
	 небіжчик/покійник 176, 180, 

201, 206 
	 баба-повитуха 184, 185
Правдюк, Олександр 16, 91
Правий див. Лівий
Прати, прання, праний 95, 171, 

172
Пречиста 66 (перша і друга)
Приводити див. Водити
Прив’язувати, прив’язаний див. 

В’язати
Придане (речі) 60, 79, 90, 153
Придани (люди) 89, 129, 206
Прикраси, прикрашати 24, 156, 

157, 158, 167, 175, 183, 184, 232, 
235, 241, 242, 244 (див. також 
Браслет, Ґердан, Заушниці, 
Колти, Коралі, Намисто, 
Перстень, Сережки)

Прикривати див. Покривати



Довідковий апарат

– 312 –

Приносити див. Носити
Приношений див. Ношений
Припінда 152 (див. також Запас

ка, Запинка, Передник, 
Плахта, Фартух)

Приховувати 46, 50, 109, 119
Прігарін Олександр 11
Пробудження 106, 254 (див. та-

кож Будити, Вставати, Про
снутися)

Проводи 164
Проводжати (су~) 59, 61, 88 (див. 

також Водити)
Прокоп’єва, Наталія 156
Пропій 107 (див. також Бесіда, 

Перезва)
Пропп, Владімір 10, 98, 133, 161
Пуповина, пуп 93, 149, 181
Проснутися 81 (див. також Бу

дити, Вставати, Пробуджен
ня)

Пута 76, 83
Путь 86, 87, 88, 97 (див. також 

Дорога, Шлях)
Пух, пуховий 197–199
П’ята 54, 145
П’ятниця 55, 90, 125, 168
П’ять 18, 92, 150, 151

Рабіновіч, Михаіл 24
Радієвська, Тетяна 217
Разумовська, Єлєна 218
Рантух 179, 193, 194, 201, 202, 206, 

207 (див. також Головний 
убір, Намітка, Серпанок)

Рафаел, Рей 41, 42
Редкліф-Браун, Алфред 22
Ревти 103
Рибаков, Боріс 243, 244 
Ричардс, Одрі 41
Різанки 124

Різати (на~, об~, (по)ви~,  
(по)роз~) 83, 126, 137, 
178, 180, 191 (див. також 
Вирізування, Дерти)

Роги 55
Розбирати(ся), розбирання 167, 

168, 173, 199, 200, 213 (див. 
також Роздягати[ся])

Розв’язувати, розв’язаний 76, 
92, 93, 101, 149, 168, 176, 180, 
182, 184, 185, 210 (див. також 
В’язати)

Роздягати(ся) 61, 168 (див. також 
Розбирати[ся], Розв’язувати, 
Розривати, Розстібати)

Розкривати(ся) 61, 168 (див. та-
кож Відкривати)

Розносити див. Носити
Розношений див. Ношений
Розпарювати(ся) (с~) 173, 179
Розплітати 92, 167, 183 (див. та-

кож Заплітати, Чесати[ся])
Розривати, розривання 167, 168, 

182, 236 (див. також Дерти)
Розріз 140, 180 (див. також Ви

різ)
Розрізати див. Різати
Розстібати, розстібання 59, 180, 

183 (див. також Дерти, Роз
в’язувати, Розривати)

Розчленування, розчленованість 
50, 88, 173, 179, 183, 200

Росія, російський, росіяни 15, 
18, 19, 22, 23, 37, 39, 41, 46, 50, 
56–58, 76, 90, 111, 130, 156, 
173, 179, 181, 192, 208, 220, 
235, 236, 239, 251 (див. також 
Старообрядці)

Рот 9, 59, 67, 116, 118, 122, 127, 
172, 180, 232, 245, 250 (див. 
також Уста)



Покажчик

– 313 –

Рубець 76, 93, 191 (див. також 
Попруги)

Рудницький, Микола 16
Рука 9, 54, 93, 94, 131–133, 144, 

181, 191, 232
	 молоді, на весіллі 50, 91–93, 

101, 105, 108, 116, 182, 186, 
203, 205 

	 вагітна/поліжниця 80, 110, 
111

	 немовля/дитина 82–84, 93, 
125, 147, 149, 172, 173, 181, 
182, 192, 193

	 в жалобі 83, 111
	 небіжчик/покійник 93, 94, 

112, 132, 160, 176, 192, 193
	 жінка-пташка 229, 245, 247–

250
Рукави 93, 144, 147, 148, 165, 191, 

194, 238, 243–246
Рукавиці 144, 155
Русалії 164, 243–245
Русалки 18, 62, 141 
Рушник 78, 93, 111, 156, 171, 177, 

182, 183–185, 206
Рязанцев, Сєрґей 18

Сатанаїл 55 (див. також Чорт)
Сваритися 119
Сватання, сватати (про~) 16, 69, 

74, 88, 89, 113, 236 (див. також 
Заручини, Засватана, Змо
вини, Свати)

Свати, сватачі 91, 113, 128, 156, 
182, 238

Свашка 62, 65, 67, 91, 203 (див. 
також Матка [весільний 
чин])

Свекруха, свекор 96, 102, 121, 129, 
130

Свербіж 57

Свиня 62
Свита 60, 156, 160, 161, 184
Світове дерево 218, 219, 255, 256, 

257, 260 (див. також Дерево)
Святий вечір 62, 124,
Святославів збірник 241
Священик, священицтво 22–25, 

69, 74, 120
Сексуальний, сексуальність 64, 

102, 105, 151, 152, 177, 186, 187, 
204, 260 (див. також Ерос, 
Інтимний, Статевий, Стать)

Сербський, серби 18, 57, 144, 239, 
241

Сережки 111, 167, 168, 175 (див. 
також Заушниці, Колти, 
Прикраси)

Серм’яга 153, 154, 194, 205 (див. 
також Верхній одяг, Гуня, 
Ґуґля, Кожух, Шуба)

Серпанок 100, 107, 108, 170, 179, 
202, 206 (див. також Білило, 
Було, Вуаль, Намітка, По
кривало, Фата)

Серце 132, 220, 252
Сєдакова, Iріна 119
Сєдакова, Ольґа 18, 19, 46, 159, 

179
Сидіти
	 дитина 125, 147, 150, 165
	 молода/молодий 73–75, 80, 

90, 91, 99, 102, 103, 111, 120, 
121, 128, 153, 198, 253

	 батьки молодої 95
	 при вмирущому, померлому 

61, 78, 110, 111, 163 
	 вагітна/поліжниця 59, 122, 

129, 130, 140, 163, 210
	 при поліжниці 110, 130
	 пташка 253, 255
Синиця 220, 241



Довідковий апарат

– 314 –

Синій 183
Сирени 241 (див. також Віли, Си

рини)
Сирий, сировий (сирий – паре-

ний, сирий – готовий) 126, 
127, 129, 130, 131, 171

Сирини 241, 242 (див. також 
Віли, Сирени)

Сировина 128
Сирота 83, 84, 94, 225
Ситець 170
Сич 221, 225
Сіті, сітка 27, 94, 170, 196 (див. 

також Сітчастий)
Сітка див. Сіті
Сітчастий 108, 195–197 (див. та-

кож Сіті)
Сіцинський, Євфимій (Євтим) 

17, 50, 51
Січка 126
Слина 54
Сліпота, осліпнути 49, 75, 98–103, 

105, 107–112, 115, 120, 131, 132, 
196, 212–214 (див. також Не
зрячість)

Словаччина, словаки 239, 242
Слуга, служка, служити 92, 151, 

171, 197
Слутий 132
Слух, підслухати 120, 131, 
Смертний 174, 175, 179, 193 (див. 

також Безсмертний)
Смикання 57
Сміття 96
Сміх (сміх – плач) 96–98, 116, 

131, 133 (див. також Жарт, 
Кпини, Шкіритися)

Смола 126
Сніг 126, 138
Сніданок 49, 106, 123–125, 130, 163, 

211 (див. також Фриштик)

Сова, совиний 219–221, 224, 252, 
253, 255, 260, 261

Сокіл 209, 220
Сокотити 110, 210 (див. також 

Вартувати)
Солдат 54, 147
Солодкий 121, 124
Солома, солом’яний 126, 199
Сон, снитися 81, 89, 105, 107, 232 

(див. також Засинати, Спати)
Сонце, сонцестояння 38, 89, 119 
Сорок мучеників (свято) див. 

Сорок
Сорок, сороковини, сороковий 

день 40, 61, 62, 65, 223
Сорока (птах і деталі одягу) 157, 

181, 188, 221, 224, 235
Соромитися, соромливість 114 
Сороміцький, соромний 66, 105, 

140
Сосенко, Ксенофонт 217
Спалювати див. Палити
Спати 78, 129, 187 (див. також 

Засинати, Сон)
Спина 144, 191, 210, 231, 246, 247 

(див. також Плечі)
Спідниця 140, 141, 151, 153, 165, 

168, 177, 186, 192, 210 
Сповивати (у~, в~), спови-

вання 82–84, 109, 147, 181, 
191–193, 199, 200, 214 (див. 
також В’язати [народженця], 
Загортати [дитину])

Споряджати, спорядження 92, 
162, 174, 199 (див. також 
Наряджати)

Срібний 111, 241, 244, 245
Стара діва 48, 84 (див. також 

Бобиль, Неодружений)
Старість, старіння 75, 145, 146, 

153, 156, 158, 159, 165, 167, 214



Покажчик

– 315 –

Старообрядці 130, 192, 240
Староста 65, 69, 86, 92, 108, 111, 

114, 118, 159, 166
Статевий 52, 64–66, 105, 126, 

150–153, 165, 186, 187, 201, 
203, 205, 207, 211, 230, 259, 260, 
273 (див. також Безстатевий, 
Ерос, Сексуальний, Стать)

Стать 167, 190, 200, 202, 208, 213, 
214 (див. також Статевий)

Стельмащук, Ганна 165
Стіл 59, 75, 79, 80, 95, 96, 99, 102, 

103, 111, 115, 120–122, 124, 
125, 131, 149, 153, 154, 185, 
205, 211, 253 

Столяр, Абрам 226, 228, 230–234, 
259 

Стома, Людвік 44
Стриж 220
Стріла 35
Стрічка, лента 167, 179, 192, 206, 

238 (див. також Поплітки)
Стукати 101, 120, 221
Субота 60, 121, 124
Сумцов, Микола 10, 15, 17, 20, 25, 

31, 32, 33, 35, 53, 55, 89, 113, 
182, 202, 217, 222

Сюртук 207

Талько-Гринцевіч, Юліан 55, 125, 
168

Танатос, танатологічний 18
Танцювати, танець 76, 81, 83, 86, 

95, 101, 237, 238, 243
Тато 209 (див. також Батьки, 

Батько, Матір)
Твердий, твердість, отвердіння 

172, 173, 183, 191, 199 (див. 
також М’який)

Тернер, Віктор 10, 41, 42, 43, 45, 211
Теща 74, 116

Тиводар, Михайло 11
Толока 146
Толстая, Свєтлана 11, 18, 118, 235
Толстой, Нікіта А. 18, 129, 177, 

219
Тонкий 108, 162, 170, 171, 196, 246
Топорков, Андрєй 36, 37, 132, 251 
Топоров, Владімір 10, 19, 256
Трійця (свято) 63, 66, 199
Трубачов, Олєґ 187
Труна 111, 120, 160, 162, 170, 171, 

177, 178, 183, 190, 192, 197, 
200, 202 (див. також Гріб, 
Домовина, Могила)

Тульцева, Людміла 218, 222
Тюль 108, 170, 196, 197, 202 (див. 

також Ґардина, Серпанок)

Уводити див. Водити
Укривати див. Покривати
Умиватися див. Мити(ся)
Умикання, умикати 32, 33, 36 

(див. також Красти)
Упир 168, 169 (див. також Дво

душник)
Уста 23, 57, 121, 132, 232 (див. та-

кож Рот)
Утка 235, 238
Утримання від їжі див. Неспо

живання їжі
Утроба 126, 185, 200, 202, 252 

(див. також Лоно, Матка 
[орган])

Фартух 126, 151–153, 157, 177, 
201 (див. також Запаска, За
пинка, Плахта, Передник, 
Припінда)

Фата 107–109, 119, 155, 195–197, 
204 (див. також Білило, Було, 
Вуаль, Покривало, Серпанок)



Довідковий апарат

– 316 –

Фішер, Адам 19
Франція, французький 18, 37, 38, 

41, 227
Фриштик 124 (див. також Сні

данок)
Фройд, Зиґмунд 38
Фром, Ерих 19

Харч, харчування 122, 125, 127, 
129, 130, 131

Харчовий 120–124, 127, 131
Харчування див. Харч
Хвіст 55, 230, 250, 251
Хліб, хлібці 79, 91, 92, 94, 99, 103, 

128, 130, 131, 162, 173, 223, 235, 
255 (див. також Дивень, Ка
лач, Книш, Коровай, Паля
ниця)

Ходити 20, 59, 74, 75, 78, 79, 80, 90, 
96, 107, 120, 133, 137, 151–153, 
162, 165, 169, 175, 176, 184, 185, 
187, 193, 251

Холодний, захолонути 78, 90, 129, 
173, 189 (див. також Остига
ти)

«Холостий» (новий) одяг 142, 165 
Холошні, холоші 151, 152 (див. 

також Ногавиці, Штани)
Хресна 65 (див. також Кума, На

нашка)
Хрест, навхрест 18, 82, 93, 141, 159, 

192–194, 201, 206
Християнський 176, 235, 241, 242, 

243
Хустка 60, 61, 75, 99–103, 105, 107, 

108, 112, 116–118, 141, 154, 158, 
159, 168, 179, 180, 201, 204–207, 
210, 211 (див. також Головний 
убір, Намітка, Плат[ок], Сер
панок)

Цертелєв, Микола 26

Цигани, циганщина 66, 96, 203
Цілувати(ся), поцілунок 103, 105, 

106, 108, 153, 205
Цнота 102 (див. також Калина, 

Незаймана, Чесна, Чиста)

Чайка 220, 224
Червінська-Буршта, Ганна 44, 45
Червоний  65, 79, 93, 105, 107, 

143, 158, 159, 176, 183, 204, 
238, 257

Черв’як, Корній 10, 16, 50, 52, 53
Чесати(ся) (при~, роз~), чесання 

92, 157, 178, 190 (див. також 
Заплітати, Розплітати)

Чесна (дівчина) 64–66, 130 (див. 
також Калина, Незаймана, 
Цнота, Чистий)

Чеснов, Ян 56, 181
Четвер 199
Четвертий, четверо, чотири 149, 

150, 151, 153, 199, 213
Чехи 239
Чистий, чистота 102, 164, 173, 

207, 209, 219
Чіпець див. Очіпок
Чоботи 60, 143, 162, 163, 176, 

184–188
Чоло 144, 205
Чорний 206, 131, 157, 179, 206, 222
Чорт 48, 141, 256 (див. також Са

танаїл)
Чубинський, Павло 22, 23, 25–27, 

29, 30, 54
Чхання 54, 57, 232

Шапка 116, 121, 143, 153, 188, 
202, 203, 204 (див. також 
Головний убір, Капелюх)

Ширінка, шірінка 204
Шкіра, шкіряний 57, 144, 145



Покажчик

– 317 –

Шкіритися 116 (див. також Сміх)
Шлюбна ніч див. Ніч шлюбна
Шлях 31, 86, 88, 97, 126, 160, 185 

(див. також Дорога, Путь)
Штани 59, 60, 79, 137, 144, 148, 

149, 152, 153, 161, 165, 175, 184, 
192, 204, 210, 211 (див. також 
Ногавиці, Холошні)

Шуба 143, 153, 156 (див. також 
Верхній одяг, Гуня, Ґуґля, 
Кожух, Серм’яга)

Шубравська, Марія 16
Шуляк, шуліка 62, 221, 222, 224, 

237
Шухевич, Володимир 107–109, 117

Щербак, Iнна 19
Щиголь 220

Юдін, Олексій 11, 53
Юрій, св. 62

Язик 123, 131–133
Яйце 121, 124, 128
Яковлева, Людмила 232, 233
Якубенко, Олена 217
Янчук, Микола 16, 89
Ястребов, Володимир 54
Яструб 220–222, 224
Ящуржинський, Хрисанф 15, 32, 

50, 51





– 319 –

Список ілюстрацій
  1. �Графічна схема здійснення переходу за Едмундом Лічем: 

Э. Лич, Культура и коммуникация. Логика взаимосвязи символов, 
перекл. з англ., М.: Восточная литература, 2001.................................44

  2. �Механізм переходу за Едмундом Лічем: Э. Лич, Культура и 
коммуникация. Логика взаимосвязи символов, перекл. з англ., М.: 
Восточная литература, 2001......................................................................45

  3. �Схема переходу. Малюнок Марії Маєрчик..........................................49
  4. �Дівчата ворожать на судженого в ніч на Івана Купала, дере-

ворит, б. р.: Das Geschlechtleben des Ukrainischen Bauernvolkes in 
Österreich-Ungarn. Folkloristische Erhebungen von Volodymyr Hna
tjuk. Antripophyteia, V Band (Leipzig, 1912), т. II......................................63

  5. �Молоді з Рашкова, повіт Городенка Станіславської обл., б. р. 
(світлина з фотофонду бібліотеки Інституту народознавства 
НАНУ, Львів, од. зб. 11260).......................................................................64 

  6. �Іван Соколов. Весілля (1860; Художній музей, Суми)........................65
  7. �Великодні гуляння, поштівка поч. XX ст.: Валентина Борисен-

ко, Традиції і життєдіяльність етносу на матеріалах святково-
обрядової культури українців, К., 2000.......................................................67

  8. �Ведуть молодого, село Маньківка Бершадського р-ну Він
ницької обл., світлина, 1961 (Музей Івана Гончара, Київ): 
Україна та українці (вибрані аркуші) (К.: Музей Івана Гончара; 
Оранта, 2006)............................................................................................. 74

  9. �Бойкиня-молода з дружкою, село Славсько повіту Сколє, 1913 
(світлина з фотофонду бібліотеки Інституту народознавства 
НАНУ, Львів, од. зб. 11262).......................................................................74

10. �Дружби весільні, село Барціц землі Краківської, світлина, б. р. 
(Музей етнографії, Краків): Henryk Biegeleisen, Wesele, Lwów, 
1928...............................................................................................................  75



Довідковий апарат

– 320 –

11. �Молода Катя Біскуп і дружка Оля Чередніченко, cело Воронь
ків Бориспільського р-ну Київської обл., світлина, б. р. (Музей 
Івана Гончара, Київ): Україна та українці (вибрані аркуші)...............  75

12. �Урочиста весільна процесія в Карпатах, світлина, 1960 (Музей 
Івана Гончара, Київ): Україна та українці (вибрані аркуші)...............  77

13. �Гуцульське весілля, б. р. (світлина з фотофонду бібліотеки Ін-
ституту народознавства НАНУ, Львів, од. зб. 14478).......................  77

14. �Молодих перепиняють у дорозі, поштівка поч. XX ст. (при-
ватне зібрання, Нью-Йорк)....................................................................  79

15. �Ярина Вікаренко з сином Павлом Вікаренком, с. Семипілки 
на Київщині, світлина, 1918 (Музей Івана Гончара, Київ): Укра‑
їна та українці (вибрані аркуші)................................................................  82

16. �Типи Галичини, поштівка поч. XX ст. (приватне зібрання, 
Нью-Йорк)..................................................................................................  79

17. �Колиска, с. Берзне Рокитнівського р-ну Рівненської області, 
2006 (експедиція Державного наукового центру захисту куль
турної спадщини від техногенних катастроф МНС України, 
світлина Олени Боряк)............................................................................  85

18. �Іван Пимоненко. Жнива на Україні (1896, Обласний музей об-
разотворчих мистецтв, Волгоград).......................................................  85

19. �Остання путь небіжчика, Гуцульщина, б. р. (світлина з фото
фонду бібліотеки Інституту народознавства НАНУ, Львів, од. 
зб. 11081)......................................................................................................  87

20. �Остання путь небіжчика, Закарпаття, світлина, початок 1980‑х 
років (приватний архів Марґарети Шандор)....................................  87 

21. �Кухарки готують весілля, с. Баранинці Ужгородського р-ну 
Закарпатської обл., світлина, 1960 (приватний архів Марґа
рети Шандор).............................................................................................  95

22. �Народна картина «Ой на горі вогонь горить» роботи худож
ника-аматора Горбахи з м. Обухова на Київщині (сер. XX ст., 
Музей Івана Гончара): Україна та українці (вибрані аркуші).............  99

23. �Пані молода з Пжирова, акварель Єжи Ґлоґовського (не пізніше 
1830, Музей Любомирських, Львів): Henryk Biegeleisen, Wesele....... 100

24. �Гуцульське весілля, світлина, б. р. (Музей Івана Гончара, Київ): 
Україна та українці (вибрані аркуші).......................................................104

25. �Молода і дружки з дивнями, світлина, б. р.: Das Geschlechtleben 
des Ukrainischen Bauernvolkes.....................................................................104 

26. �Молода у вінці та намітці, б. р.: Володимир Шухевич, «Гуцуль
щина», Матеріали до українсько-руської етнольоґії, т. V, ч. 3 (Л., 
1902)..............................................................................................................107

27. �Микола Пимоненко. Свати (1882, Краєвий художній музей 
ім. Федора Коваленка, Краснодар).......................................................113



Список ілюстрацій

– 321 –

28. �Жінка у двох хустках, малюнок-реконструкція: Оксана Космі
на, Українське традиційне жіноче вбрання Київщини (кінець ХІХ – 
поч. ХХ ст.), К.: Хрещатик, 1994.............................................................117

29. �Прання у річці, поштівка поч. XX ст. (приватне зібрання, 
Нью-Йорк)..................................................................................................138

30. �Микола Пимоненко. Зустріч із земляком (1908, Художній му-
зей, Харків)..................................................................................................139

31. �Іван Соколов. Проводи рекрутів, ескіз (1860, НХМУ, Київ)...........139
32. �Літній день, поштівка роботи Ярослава Пстрака, 1913.................. 140
33. �Жінка з дитиною, Буковина, б. р. (світлина з фотофонду 

бібліотеки Інституту народознавства НАНУ, Львів, од. зб. 
14771)......................................................................................................... 140

34. �Смерть із косою, поштівка за народною картиною поч. XX ст.....142
35. �Літні жінки-жебрачки з м. Калинівки на Вінниччині, світли-

на, 1890-ті роки (Музей Івана Гончара, Київ): Україна та укра‑
їнці (вибрані аркуші)...................................................................................146

36. �Хлопчики на пасовиську, Буковина, б. р. ( світлина з фото-
фонду бібліотеки Інституту народознавства НАНУ, Львів, од. 
зб. 14742)......................................................................................................148

37. �Діти та підлітки, Буковина, б. р. (світлина з фотофонду бібліо
теки Інституту народознавства НАНУ, Львів, од. зб. 14734)............. 150

38. �Дівчинка-підліток, б. р. (світлина з фотофонду бібліотеки Ін-
ституту народознавства НАНУ, од. зб. 14738).................................. 152

39. �Молода з Брустур, Тячівщина, Закарпаття, світлина, б. р.: Во
лодимир Шухевич, «Гуцульщина»......................................................154

40. �Молода з Брустур, Тячівщина, Закарпаття, світлина, б. р.: Во
лодимир Шухевич, «Гуцульщина»......................................................154

41. �Молоді з околиць Перемишля, малюнок другої пол. ХІХ ст. 
з посмертного видання праці Оскара Кольберґа «Przemyskie» 
(Obrazy etnograficzny, т. 35, Краків, 1891): Валентина Борисенко, 
Весільні звичаї та обряди, К.: Наукова думка, 1988..............................154

42. �Наречені, Мукачеве, Закарпаття, світлина першої пол. ХХ ст. 
(приватний архів Наталії Шандор)......................................................155

43. �Галичанки, с. Корнич, Коломийщина, світлина, 1925 (Музей 
Івана Гончара, Київ): Україна й українці. Типажі, краєвиди, по‑
бут. Книга листівок, К.: Музей Івана Гончара, 2005..........................156

44. �Стара жінка, с. Безуглівка Згурівського р-ну Київської обл., 
світлина, 1920-ті (Музей Івана Гончара, Київ): Україна та укра‑
їнці (вибрані аркуші)...................................................................................157

45. �На свято, с. Вороньків, Київщина, 1916 (Музей Івана Гончара, 
Київ): Україна й українці. Типажі, краєвиди, побут...............................158



Довідковий апарат

– 322 –

46. �Померла вагітна, с. Підвисока, Снятинщина, світлина, б. р. 
(Музей Івана Гончара, Київ)...................................................................163

47. �Поминальна їжа, с. Берзне Рокитнівського р-ну Рівненської 
обл., 2006 (експедиція Державного наукового центру захисту 
культурної спадщини від техногенних катастроф МНС Укра-
їни, світлина Олени Боряк)....................................................................163

48. �Проводи на цвинтарі, м. Володимир, Волинь, 1930 (світлина з 
фотофонду бібліотеки Інституту народознавства НАНУ, од. 
зб. 11506)......................................................................................................164

49. �Анастасія Матвіївна Сявлук 1924 р. н., переселенка із с. Повч 
Лучинського р-ну Житомирської обл. (третя зона); с. Нова 
Василівка Житомирського р-ну Житомирської обл., 2004 (екс
педиція Державного наукового центру захисту культурної 
спадщини від техногенних катастроф МНС України, світли-
на Олени Боряк)........................................................................................170

50. �Марія Олександрівна Токарєва 1914 р. н. показує, де зберігає 
приготований «на смерть» одяг; с. Олександрівка Слов’ян
ського р-ну Донецької обл., 2003 (експедиція Державного нау-
кового центру захисту культурної спадщини від техногенних 
катастроф МНС України, світлина Олени Боряк)...........................174

51. �Смертна сорочка із с. Нижня Покрівка Старобільського р-ну 
Луганської обл.1, 2002 (експедиція Державного наукового цен-
тру захисту культурної спадщини від техногенних катастроф 
МНС України, світлина Марії Маєрчик)............................................175 

52. �Вагітна селянка з родичами, с. Заліщики, Тернопільщина, 
1931 (світлина з фотофонду бібліотеки Інституту народознав-
ства НАНУ, од. зб. 11449).........................................................................184

53. �Сільський похорон, с. Баранинці Ужгородського р-ну Закар
патської обл., світлина, 1954  (приватний архів Наталії Шан
дор)...............................................................................................................189

54. �Сільський похорон, світлина, зворот чистий, б. р. (Музей Іва-
на Гончара, нові надходження, Київ)..................................................189

55. �Молода з околиць Перемишля, малюнок другої пол. ХІХ ст. 
з посмертного видання праці Оскара Кольберґа «Przemyskie» 
(Obrazy etnograficzny, т. 35, Краків, 1891): Валентина Борисенко, 
Весільні звичаї та обряди............................................................................193

1 Харитина Іванівна Калинюк 1903 р. н., яка показує смертну сорочку, 
припускає, що її ще перед 1930-ми роками вишивала мати, котра по-
мерла молодою за Голодомору. Вочевидь, матір було поховано не в со-
рочці саме внаслідок масової смертности.



Список ілюстрацій

– 323 –

56. �Молода з Яворова, світлина, б. р.: Володимир Шухевич, «Гу
цульщина»..................................................................................................194

57. �Наречена у фаті, Закарпаття (?), світлина, б. р. (приватний 
архів Наталії Шандор).............................................................................195

58. �Споряджений небіжчик, с. Дравці Ужгородського р-ну Закар
патської обл., світлина, 1967 (приватний архів Павла Васька)......196

59. �Дитина в «конверті», Закарпаття, світлина, 1928 (приватний 
архів Наталії Шандор).............................................................................198

60. �Могила, вкрита рушником, с. Радове Зарічненського р-ну, 
Рівненської обл., 2010 (експедиція Державного наукового цен-
тру захисту культурної спадщини від техногенних катастроф 
МНС України, світлина Олени Боряк)................................................201

61. �Фартушок із хрестом, почеплений на могильному хресті, 
с. Перекалля Зарічненського р-ну, Рівненської обл., 2010 (екс
педиція Державного наукового центру захисту культурної 
спадщини від техногенних катастроф МНС України, світли-
на Олени Боряк)........................................................................................201

62. �Молодий із жіночою хусткою з китицями на плечах, с. Бабин, 
Косівщина, світлина, б. р. (Музей Івана Гончара, нові надхо-
дження, Київ).............................................................................................204 

63. �Вінок на парубочій весільній крисані, м. Коломия Івано-
Франківської обл., світлина, б. р. (Архів історико-краєзнавчого 
музею м. Коломиї): Валентина Борисенко, Традиції і життє
діяльність етносу........................................................................................205

64. �Дівчата у традиційному святковому вбранні, c. Стрілецький 
Кут, Буковина, світлина, 1909 (Музей Івана Гончара): Україна 
й українці. Типажі, краєвиди, побут.........................................................205

65. �Обрічний хрест, урочище Старець поблизу с. Луко, Володи
мирецький р-н, Рівненська обл., 2009 (експедиція Держав
ного наукового центру захисту культурної спадщини від тех
ногенних катастроф МНС України, світлина Олени Боряк)........206 

66. �Верхньопалеолітичне наскельне ґравірування в печері Пін
даль, Іспанія: Абрам Столяр, «Изобразительное развитие жен
ского образа в палеолите и проблемы его семантики», Про
исхождение изобразительного искусства (М.: Искусство, 1985)........... 226

67. �Верхньопалеолітичне наскельне ґравірування в «Шахті з 
мертвяком», Ляско, Франція: Абрам Столяр, «Изобразитель
ное развитие женского образа в палеолите и проблемы его 
семантики» ................................................................................................227

68. �Стилізоване графічне зображення жінки на колотушці з бив
ня мамонта, Пшедмост, Чехія, прорис: Абрам Столяр, «Изо



Довідковий апарат

– 324 –

бразительное развитие женского образа в палеолите и проб
лемы его семантики»................................................................................228

69. �Верхньопалеолітична стрижневидна фігурка з бивня мамон
та, Дольні-Вестоніце, Чехія: Абрам Столяр, «Изобразительное 
развитие женского образа в палеолите и проблемы его семан-
тики»............................................................................................................228

70. �Верхньопалеолітична мізинська птахо-жінка з бивня мамон
та (у трьох ракурсах): Сергей Бибиков, Древнейший музыкаль
ный комплекс из костей мамонта. Очерк материальной и духовной 
культуры палеолитического человека, К.: Наукова думка, 1981.........229

71. �Тип ґравірування на мізинських птахо-жінках, прорис: Сер
гей Бибиков, Древнейший музыкальный комплекс из костей ма
монта......................................................................................................... 231

72. �Ляльки з обряду «хрещення та похорон зозулі»: Татьяна 
Бернштам, «Обряд “крещение и похороны кукушки”», Мате
риальная культура и мифология. Сборник музея антропологии и 
этнографии Института этнографии им. Миклухо-Маклая АН 
СССР, XXXVII (1981)..................................................................................237

73. �Птаха Сирин: Зинаида Лучшева, «Сказочные птицы старо
обрядческих лубков», Живая старина, 4 (1997)...................................241

74. �Птаха Алконост: Зинаида Лучшева, «Сказочные птицы старо
обрядческих лубков» ...............................................................................241

75. �Мініятюра з Радзивілівського літопису, ХІ–ХІІ ст.: Борис Ры
баков, Язычество древней Руси, М.: Наука, 1987...................................242

76. �Ритуальне вбрання дівчини з Пензенської губернії, світлина, 
поч. ХХ ст.: Борис Рыбаков, Язычество древней Руси, М.: Наука, 
1987...............................................................................................................243

77. �Дівчина в поневі. Зображення на браслеті зі старорязанського 
скарбу ХІІІ ст.: Наталя Яковенко. Нарис історії середньовічної та 
ранньомодерної України. К.: Критика, 2005............................................244

78. �Прорис ґрифона з клейма на дні посудини, Київ, XII–XIII ст. 
(Музей історії міста Києва, од. зб. А 4987/1000)................................245

79. �Статуетка жінки з крилами із Луки-Врублевецької: Сергей 
Бибиков, «Раннетрипольское поселение Лука-Врублевецкая. 
К истории ранних земледельческо-скотоводческих племен на 
юго-востоке Европы», Материалы и исследования по археологии 
СССР, 38 (1953)...........................................................................................247

80. �Орнітоморфна посудина з Луки-Врублевецької: Сергей Би
биков, «Раннетрипольское поселение Лука-Врублевецкая...»......247

81. �Жіноча статуетка із поселення Бернове-Луки: Айна Поґожева, 
Антропоморфная пластика Триполья, Новосибирск: Наука, 1983..... 250



Список ілюстрацій

– 325 –

82. �Голівки статуеток із поселення Бернове-Луки: Владимир Збе
нович, Ранний этап трипольской культуры на территории Укра
ины, К.: Наукова думка, 1989..................................................................251

83. �Пташка з Луки-Врублевецької: Владимир Збенович, Ранний 
этап трипольской культуры на территории Украины... .....................251

84. �Фігурка жінки з Бернашівки: Владимир Збенович, Ранний 
этап трипольской культуры на территории Украины... .....................251

85. �Статуетка з поселення Петрени: Айна Поґожева, Антропо
морфная пластика Триполья... .................................................................252

Ув оформленні оправи, титульних сторінок, шмуцтитулів і на за
ставках до розділів використано живопис і графіку Казимира Мале-
вича із колекції музею Стеделійк в Амстердамі та Російського музею в 
Санкт-Петербурзі, зокрема репродукції таких праць:

на першій сторінці обкладинки – «Жнива» (1911)
на четвертій сторінці обкладинки – «Селянка з відром і дитиною» 
(1912)
на с. 2 і 3 – «Жниця» (1912) 
на с. 5 і 328 – «Квадрат, кола і стріла» (1915, ескіз)
на с. 7 – «Кравчиня» (1913, ескіз)
на с. 13 – «Праля» (1904, ескіз)
на с. 71 – «У лазні» (1911, ескіз)
на с. 135 – «Селянки в церкві» (1912, ескіз)
на с. 213 – «Селянка з відром» (1913, ескіз)
на с. 215 – «Голова» (1912 [?], ескіз)
на с. 263 – «Жнива» (1911, ескіз)



Наукове видання

Марія Маєрчик

Ритуал і тіло
Структурно-семантичний аналіз  

обрядів українського родинного циклу

Редакторка Олена Вторих
Художньо-технічна редакторка Майя Притикіна

Коректорка Світлана Гайдук
Верстка Олександра Бойка

Відповідальний за випуск Андрій Мокроусов

Підписано до друку 16.08.2011. Формат 60х84/16.
Ґарнітура «Book Antiqua». Папір офсетний. Друк офсетний.

Умовн. друк. арк. 18,6. Умовн. фарбовідб. 20,8.
Обл.-вид. арк. 12,3. Зам. № 11-694.

Видавець: СП «Часопис “Критика”». ДК № 2189 від 18.05.2005.
Свідоцтво про реєстрацію КВ 2690 від 21.04.1997.

01001, Київ-1, а/с 255. www.krytyka.kiev.ua
krytyka@krytyka.kiev.ua

Дистрибуція: тел. +38 044 270 54 00;
тел./факс +38 044 270 54 00; office@krytyka.kiev.ua

Представництво у Львові:
тел. +38 0322 67 36 96; natalyasereda@ukr.net

Надруковано у ЗАТ «ВІПОЛ».
03151, Київ-151, вул. Волинська, 60



Марія Маєрчик, кандидатка історичних наук, наукова працівни-
ця Інституту народознавства НАН України, співзасновниця та за-
ступниця директорки громадської організації «Центр культурно-
антропологічних студій». Співупорядниця та співредакторка на-
укових збірників «Студії з інтеґральної антропології. Тhanatos» 
(Львів, 1996), «Тіло в текстах культур» (Київ, 2003), «Українська 
фольклористика в Канаді: нові візії традиційного, традиційні візії 
нового» (Київ, 2010) та інших.

Структурно-семантичними досліженнями та семіотикою куль-
тури займається з 1993 року. Після 2003 року зосередила увагу на 
соціяльно-конструкціоністській методологемі, зокрема у вивченні 
антропології тілесности та сексуальности, квір-теорії. Розробила 
та викладала у Національному університеті «Києво-Могилянська 
Академія» та Львівському національному університеті ім. І. Франка 
курси з культурології тілесности та сексуальности в контексті фе-
міністичної, ґендерної і квір-теорій. Авторка тренінґових програм з 
фемінізму, ґендеру та сексуальности, а також численних наукових 
статтей із семіотики традиційної культури, ґендерної проблемати
ки, соціяльно-конструкціоністського аналізу сексуальности і тілес-
ности в сучасній міській культурі та в ранньосовєтський час. 

Стипендіятка Програми ім. Фулбрайта (2007–2008), за підтрим-
ки якої стажувалася в Університеті Південної Флориди (Тампа, 
Флорида) та в Расел Сейдж Коледжі (Троя, Нью-Йорк), постдокто-
рантка Центру українського та канадського фольклору ім. Петра і 
Дорис Кулів при Албертському університеті в Торонті (2008–2009), 
де досліджувала ґендерні аспекти еміґрантського побуту українців 
у Канаді початку ХХ століття. 

Співкерівниця низки наукових проєктів, зокрема програми 
«Ґендер, сексуальність і влада», скерованої на покращення рівня 
вишколу з ґендерної теорії та соціології сексуальности в постсо-
вєтських країнах. Учасниця незалежної ініціятиви «Феміністична 
офензива».


